

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

يَا يَهُؤُ الَّتِيْ قُلْ لَا زَادْ جُوكَ وَبِنِتَكَ وَنِسَاءَ الْمُؤْمِنِينَ

(القرآن)

اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوْذُ بِكَ عَنْ تَقْرِيبِ بَنِتِ سَوْلَتَهُ وَالْعَنْ مِنْ أَذْيَ بَنِيكَ فِيهَا - الْمُمْضِلُ عَنِ الْمُكْثُرِ بِعِصَمِ الْمُكْثُرِ بِعِصَمِ بَنِيْتِ بَنِيكَ وَالْعَنْ  
مِنْ أَذْيَ بَنِيكَ فِيهَا ط (تحفة العزائم - زاد المعاد)

# بَنَاتُ الرَّسُولِ

(طبع ثانٍ به ترجم واضاف)

شیعہ علماء سے ایک فخر انگریز دینی و تاریخی مسلسل

تألیف و ترتیب

حکیم فضل عالم صدیقی شہید

الفتوحات المکررة

## عرض ناشر

نہ ترمیں پیشہ دن ناشر ہوں اور نہ ہی اس کتاب کی اشاعت سے پیسے کا نامقصود ہے میں ایک جذبہ ہے کہ حق کی اشاعت میں کوئی وقیفہ فروگز اشتہ نہ کیا جائے یہ مسودہ حکیم صاحب کی شہادت کے بعد ان کی لائبریری سے جانب محترم احمد صاحب کی معرفت ناجائز کے ہاتھ لگا پڑھتے ہی اس کی اشاعت کا ارادہ کریا اگرچہ "نبات الرسول" کے نام سے یہ رسالہ ایک دفعہ پہلے بھی شائع ہو رہا ہے میکن اس میں حکیم صاحب نے جوانا فرمایا ہے اس وجہ سے یہ بالکل ایک نیا رسالہ ہے، مالی دشواریوں اور کچھ بخی مصروفیات نے کچھ عسرہ کیئے اس ارادے کو معرفت النواہیں ڈال دیا۔

یہ مسودہ حکیم صاحب کا اپنا مرتب کردہ سے اس میں کوئی کمی بیشی نہیں کی گئی جس حالت میں ملا اس کو اسی طرح رہنے دیا گیا۔ میں جانب الحاج علی شیر صاحب را دلپڑی جانب مولانا محمد ادیس ہاشمی صاحب لاہور اور مولانا شاہ بیان الدین صاحب کراچی کا شکر گزار ہوں جن کی وجہ سے میں اس امت سبائیہ کے اعلیٰ خند خالی سے واقف ہو سکا بارگاہ ایزدی میں دست بدعا ہوں کہ اس ناجائز کوشش کو قبول فرما دوں اور میرے لئے تو شد آخرت، نبادے (آمین)

عبدالجید سپرا

ناظم دارالعلوم المدنی المحدث معلم منفق آباد رسول دہڑ  
منڈی ہاؤالدین بنیع گجرات

## فہرست مصاہیں

| نمبر شمار | عنوان ناشر                                                                             | مصنامیں                             | سخن      |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|----------|
| ۱         | عبدالجید سپرزا                                                                         |                                     |          |
| ۲         | طبع تاریخ شہادت علامہ فیض عالم صدیقی از داکٹر محمد ابوب قادری حبیب راجی                |                                     |          |
| ۳         | سوانح حضرت علامہ فیض عالم صدیقی مروف تابنا                                             | عبدالجید سپرزا                      |          |
| ۴         | مقدار طبع ثانی                                                                         | مولانا حکیم نعیم عالم صدیقی حبیب    |          |
| ۵         | علماء الہلکت سے ایک درمندانا اپیل                                                      | مولانا حکیم فیض عالم صدیقی حبیب     |          |
| ۶         | حرفت حرامات                                                                            | جانب اسید خزار احمد فاروقی حبیب     | ۲۶ تا ۲۷ |
| ۷         | مقدار کتاب                                                                             | ڈاکٹر محمد سلطین لکھنواری حبیب مظہر | ۲۸ تا ۲۹ |
| ۸         | پیغاظدار پیش منظر                                                                      | حضرت علامہ فیض عالم صدیقی حبیب      | ۲۹ تا ۳۰ |
| ۹         | مکتوب بفتور                                                                            | ڈاکٹر یار حسین ساقی حبیب (شیعہ)     | ۳۱ - ۳۲  |
| ۱۰        | مکتوب بفتور کا جواب بمنابع شیعہ مولوی جانب محمد بشیر الغفاری حبیب آف سیکیلا            |                                     | ۵۱ - ۵۲  |
| ۱۱        | (۱) جواب بجا بجا بنام مولوی محمد بشیر الغفاری حبیب شیعہ منجاب حکیم فیض عالم صدیقی حبیب |                                     | ۵۳ - ۵۴  |
| ۱۲        | وزن خط بنام مولوی محمد بشیر الغفاری حبیب شیعہ منجاب حکیم فیض عالم صدیقی حبیب           |                                     | ۵۵ - ۵۶  |
| ۱۳        | مکتوب بفتور کا جواب بمنابع مولوی محمد سعیدیں حبیب مناظر شیعہ                           |                                     | ۵۷ - ۶۰  |
| ۱۴        | مولوی امامیل شیعہ مناظر کے خطوط کا جواب بجا بجا بمنابع حکیم فیض عالم صدیقی حبیب        |                                     | ۶۱ تا ۶۵ |
| ۱۵        | شیعہ مولوی سید نبہور الحسن کوثر کا مکتوب                                               |                                     | ۶۷ تا ۶۹ |
| ۱۶        | شیعہ مولوی نبہور الحسن کے خط کا جواب بمنابع علامہ فیض عالم صدیقی حبیب                  |                                     | ۷۱ تا ۷۵ |
| ۱۷        | مکتوب بفتور کے جواب میں مرا زیر سرف حسین لکھنواری شیعہ مسیعہ کا مکتوب                  |                                     | ۷۷ - ۷۹  |
| ۱۸        | شیعہ مولوی مرا زیر سرف حسین لکھنواری کے خط کا جواب بمنابع علامہ فیض عالم صدیقی حبیب    |                                     | ۸۱ تا ۸۶ |
| ۱۹        | رسالہ "البتول" اور سکندر بنات الرسول                                                   |                                     | ۸۷ تا ۹۱ |

رئیس القلم جناب علام فضیل عالم صدیقی

از قلم حباب مولانا عبدالمجید شپر اسماجامع سجدہ نجدت فیعن آباد منڈی بہاؤ الدین

چنان مصطفوی سے شرار بولہی کی ستیزہ کاری ازل سے تا ابد جاری و ساری ریکی  
تاریخ شاہد ہے کہ جب بھی چشتان دین حق کو شرک و بدعت کی باد صرص نے اپنی لپٹ  
میں یعنی کوشش کی تورتے ذوالجلال نے اپنی رحمت خاص سے ایسی ستیزیں کو تحفظ دیں ہیں  
کے لیے کڑہ ارضی پر بیج دیا جن کی گفتار شیریں کی باذیم نے گشتان حق کی ہر کلی ہر چوپل  
اور ہر بُٹے کو تروتازہ کر دیا۔ یہ مستحت خداوندی سے کہ جہاں فرمود پسیدا ہوتے ہیں وہاں  
عالم اسباب سے اب ایسی صدائیں گوئختے کے سامان بھی وجود میں آجائتے ہیں جہاں فرعون و  
سامری جنم لیتے ہیں وہاں جلالت مرسوی کے جلوے بھی ضرور دکھانی دیتے ہیں۔ ”ہر فروع نے  
راموسی“ کا قانون قدرت ہی دراصل ”نرم حق و باطل“ کی جان ہے۔

جب برصغیر میں سبائیت کے جانشیم پہنچنے لگے تو میدانے نئیں کی ارم گستاخی سے معتقد علمائے حق میدان عمل میں اُتر آئے۔ حضرت مجتبی دلف ثانی سرہندیؒ نے تحقیق تنازعہ شریعہؓ شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ نے "ازالۃ الخطا" شاہ عبدالعزیز محدث دہلویؒ نے "دہریۃ الشیعہ" اور نواب محسن الملک نے آیات بیانات، جیسی کتب تصنیف فرمائیں مسکن حق کا دفاع کیا مولانا عبدالشکور بھٹکیؒ نے تو امت ابن سبیل کی نقاب کشانی کو اپنی زندگی کامن شیعہ بنایا۔ یہ سب اکابر خداۓ لمبیل کی رحمت کا مطلب سے قافلہ توحید کو عطا ہوئے۔ علاوه ازیں مولانا احمد رضا خاں صاحب بریلویؒ نے "رذ الرفقة" علامہ نوریش ترکی نے "تحقیق شیعہ"۔ علامہ پیر قمر الدین سیالکویؒ نے "ذہب شیعہ" اور مولانا اثیر بخارا خاں حکیم الہریؒ نے "تجذیر اسلامین" لکھ کر راغفیت کے جانشیم سے عوام کو خبردار کیا۔ اس سلسلہ میں جہاں علامہ دوست محمد قریشیؒ علامہ نور محسن سیاریؒ مولانا ناظم الدین راجحہ بیگویؒ اور مولانا محمد نافع صاحب مدنظرؒ کی رذاع غدایت

## قطعه تاریخ شہادت علیہ شخص عالم صدیقی

از قلم جناب داکتر محمد ایوب قادری صاحب (کراچی)

مورخ، مصنف، حکیم اور فلسفی  
 تصنیف ان کی ہیں واضح، مدلل  
 ملی ان کو راہِ حندامیں شہادت  
 وہ مسجد میں مارے گئے مثل مظہر  
 ہوئی فکر تاریخ جیب مجھ کو لاحق  
 ندا آئی فوراً بطریق تفاؤل

# آہ سید حکیم فہیض عالم صدیقی نسیہ

## ولی اجل حکم فیض عالم صدّیقی ۱۴۰۳ھ

(الشکریہ باہنامہ "مشیں الاسلام بھیرہ" نومبر ۱۹۸۳ء)

مئے حضرت مزار امیر حبیب جامشیر خاں ”جنپیں“ اُمّتِ اہن سا“ نے مسجد میں شہید کر دیا تھا۔

قابل ستائش ہیں وہاں علامہ محمود احمد عباسی<sup>ؒ</sup>، علامہ تنہا عماری<sup>ؒ</sup>، مرتضیٰ جبریت دہلوی<sup>ؒ</sup>، مولانا ظمیر الدین مدنی<sup>ؒ</sup> اور عزیز احمد صدیقی کی نسبت جلیلہ بھی تاریخ میں سنبھلے عروف سے لمحیٰ جائیں گی۔ لیکن قافلہ حق و صداقت میں رسمیں اعلیٰ مورخ اسلام، فاتحِ راٹھیت جاپ علامہ فیض علی مصطفیٰ رحمۃ اللہ علیہ کی شخصیت ایک مفرد مقام کی حامل ہے۔ آپ نے باطال بالطل اور احتاق حق کے لیئے اپنی جان تک کی پرداہ نہیں کی۔ آپ نے میں جڑات اور بے باکی سے محنت اور یہودیت کے ملعوبے سے تیار ہونے والی "راٹھیت" کے چہرے سے اسلام کا نقاب اتار کر اس کی صحیح تصوریت کے سامنے پیش کی یہ آپ ہی کا کارناہ ہے۔

حکیم فیض عالم صدیقی<sup>ؒ</sup> اس صدی کے رجلِ علم ہے۔ آپ بیک وقت ادیب بھی تھے اور خطیب بھی، حاذق طبیب بھی تھے اور حق کے نفیب بھی۔ عزیز دوست اب بھی تھے اور دوست عزیز بھی۔ آپ کی محفل میں بیٹھ کر آدمی کو اس حقیقت کا قائل ہونا پڑتا تھا کافی طبعاً جعل کے اس دور میں اب بھی کڑہ ارضی پڑا حنفیٰ تقویم کی عجمیم تغیریں موجود ہیں۔ آپ عحسن اخلاق کے ماہتاب اعلیٰ دارب کے بھر بیک اس نامیں صحابہ کے پاسبان، حق گوئی و دینی کی ترقی اور باطل کے لیئے تین بڑا تھے۔ شاید یہی وجہ ہے کہ آپ "حیاتِ جاد داں کا عنوان" ہو گئے۔ آپ نے حق کے موتویوں سے باطل کے سکنگریوں کو الگ کر کے منفوہ دہر پر اپنی یاد کا ایسا نہیں دوام مرتم کر دیا کہ میں وہاں کی گردش اسے کبھی بھی مثراں سکے گی۔

آپ کی تصنیف کا بنیقریت مطالعہ کیا جائے تو ایک ہی واضح پیغام ملتا ہے کہ "کتابِ دستت" ہی عین اسلام ہے اور کتابِ دستت کے پیسے امین صحابہ کرام ضوان اللہ علیہم الجمعین ہیں۔ لیکن حدیث سے استدلال کرتے ہوئے۔ قال الرسول کے مقدس غفرے ہیں۔ "قال الرسول" کے پردے میں "منسوب الرسول" کی غلطیوں سے بچو۔ اس بنیادی حقیقت کے تعارضوں کو ہی مذکور رکھتے ہوئے آپ نے اپنی تمام صلاحیتیں صحابہ کرام کی عدالت و شرافت اور دیانت و عفت کی حفاظت کے لیے صرف کر دیں۔

عالم اسلام کے اس بدل مبیل کے مختصر لیکن مستند عالاتِ زندگی "شاہزادہ سید علیزادہ

سلہ یہ خاندان تاب جہانی ساز کے ۱۹۲۰ء میں اتفاق پر مشتمل ایک اہم قابل ہے جسے شاہزادہ فائدہ نشین بن ۱۹۳۰ء ۱۹۳۰ء ۱۹۳۰ء ۱۹۳۰ء

شانی راجی ۱۹۳۰ء نے عرب کا فدہ پر مشتمل کیا ہے اس میں عالم اسلام کی تاریخ، اہم ترین اہم ترین تحریکات کا میان ہے

ص ۱۲۵ کے حوالے سے من و میں پیش کرنے کی سعادت حاصل کرتے ہیں۔

"متازِ معقول، عالم دین، اہل قلم اور تحریک آزادی کشیر کے سرگرم رہنا، ادارا پر اپل ۱۹۱۸ء کو فتح پر مضافات راجر (میتوپھر کشیر) میں پیدا ہوئے۔ والد کا نام قاضی دین محمد رحمۃ اللہ علیہ تھا جو علاقتے کی معروف شخصیت تھے۔ ابتدائی تسلیم فتح پر میں حاصل کی۔ مزید تعلیم پنجاب میں حاصل کی۔ قرطاس و قلم سے تلقن جھوٹی عمر میں ہی ہوتا چاہنا پچھے اسی دران آپ نے کشیر کے جزاں چاند، حق، جاوید، پاسبان، ملت، جو ہر اور الاصلاح وغیرہ میں لکھا اشتروع کیا۔

بعد میں یہ سلسہ آپ کی سیاست میں آمد کے باعث منقطع ہو گیا۔ ۱۹۳۶ء میں آپ نے میں بھرتی ہو گئے۔ اس دران آپ کو مرتضیٰ اور عیاشیت کا بھر پورا طالع کرنے کا درجہ مل گیا۔ کچھ عرصہ آپ صفحہ کھوڑتے ہیں جو ہندوؤں کا ہر کو تھا مدرس تعلیمات ہوئے۔ دہلی ہندوؤں کا ہب کا پورے الہاں کے ساتھ مطالعہ کیا۔ انہیں دونوں "مسلم کانفرنس" کے احیاء اور مسلم کانسٹیٹیوشن میں سینکڑوں نقلات لکھے۔ طبیب میں آپ نے زبردست مہارت حاصل کی۔ ۱۹۴۲ء میں الہ آباد سے ادیب کا مل اور ۱۹۴۷ء میں پنجاب سے فارسی فاضل کی ڈگریاں حاصل کیں اور طبیب میں بھرتی حکومت کی طرف سے درجہ اول کے سندیانہ طبیب تھے۔ تسلیم عک کے وقت ہجرت کر کے پاکستان آگئے اور معروف کشیری رہنا چوہدری غلام عباس کے معتقد خوشی کی جیشیت سے کام کرنا شروع کیا۔ ان کے خلدوں و انہاں سے چوہدری صاحب بہت متاثر تھے۔ ان سیاسی ہنگاموں کے باعث دینی خدمت سے غافل نہیں رہے اور محض تو تکات علی اللہ و حبیلہ بالپ صفحہ ہم میں ایک بڑی جامع مسجد اور ایک دارالعلوم کی بنیاد رکھی۔ بعد میں آپ کو یہ قبہ چورا پڑا۔ پہاں سے مولانا جہلم کے معلم مسٹر یاں آئے اور دہلی مسجد و مدرسہ تعمیر کرایا۔

مولانا فیض عالم صدیقی ایک عالم و زادہ ہونے کے ملادہ ادیب ہیں ہیں۔ مولانا احمد بنین ایک خاص متدہ ہیں لیکن ایک محقق ہونے کے ناطے سے علیت و مقام صحابہ کے شدت سے قائل ہی نہیں زبردست مبلغ ہیں۔ اسی جذبہ کی بنا پر بعض دفعہ ان کی تحریک سلف صالحین کی روشن سے سہٹ جاتی ہے لیکن اس کے باوجود مسئلہ کو بڑے موڑ انداز میں سمجھنے میں ماہر ہیں۔ ان کا طرز تحریر مفرد ہے اور اس میں شدت پائی جاتی ہے بحقیق کے

میدان میں انہوں نے بڑے ناک مسائل پر قلم اٹھایا ہے۔ روشن و سبائیت ان کا خصوصی مضمون ہے۔ اس پر انہوں نے سینکڑوں مقالات لکھے۔ ان کی باقاعدہ پبلی تھیفین اخلاق اُنت کا الیہ ۱۹۴۸ء میں شائع ہوئی تو گیا فکر نظر کے ساتھ تالاب میں تمحیج پیدا ہو گیا اور معلوم ہوا کہ حکیم صاحب نے جام تقدیم کا جزا اپنی گردن سے اتر دیا ہے۔ ان کی کتاب کا حصہ درم رضن کے رد میں ہونے کی وجہ سے سالیقہ حکومت نے ضبط کر لیا تھا۔ ان کی تھائیت میں "نظام صحایہ" واقع کر بلہ عترت رسول۔ بنات الرسل۔ شہادت ذوالمرین۔ مشکوہ کے فویہ غزویہ پر ایک نظر۔ خلیفہ مردان بن الحکم سلطان شیخ۔ افادات شیخ۔ محضر تاریخ راجوری اور حقیقت مذهب شیعہ شامل ہیں۔"

(شاہکار اسلامی انسائیکلو پیڈیا ص ۱۳۲۵)

حکیم صاحب جیسے ناگہ روزگار میں جذبہ تھیفین کی نشوونما میں آپ کی سیاست کو بڑا فعل ہے۔ بقول اقبال ۶۴

بنی ہے بیباں میں فرقہ و سکانی

حکیم صاحب ۱۹۳۹ء سے ۱۹۴۲ء تک ہندوستان کے کونے کونے میں سبز رنگ کا بیاس پہنچنے سیاست میں معروف رہے۔ اس برصہ میں آپ ہندو ہرگیوں، سنیاں میوں، پنڈوں اور مسلمان گدی شیزوں پیروں کا بغیر تقابلی جائزہ لیتے رہے۔ پیروں کی کلامات اور جرگیوں کے استدراجی سمجھنڈوں سے واقفیت حاصل کی آپ اپنی کتاب "اختلاف کا الیہ" میں تحریر فرماتے ہیں۔

"۱۹۴۲ء سے چلے کشی اور ارادہ و ظائف کا جوشغل شروع کیا تھا اس عرصہ میں اکثر ان اشغال سے وقت گزرتا رہا۔ اسکے

حد اُن کے علاوہ حکیم صاحب کی مندرجہ ذیل تھائیت زیور طبع سے آراستہ ہو چکی ہیں۔ خلافت راشہ۔ سادات پری رقیہ۔ صدیقہ دکانات۔ اہل حدیث سیدنا حسن بن علی۔ سیدنا حسین کا اپنے مژقت سے بچنے۔ جلال اللہ بن سیا۔ غالی سیف اللہ۔ الفضل المختار اور اسلام میں یزید ہم کے اکابرین۔

ساخت جس دم کی مشق کی اور مختلف شیوه بازیوں اور استدراجی سمجھنڈوں سے دافت ہوا۔ ۱۹۴۷ء کے آخر تک مختلف گدی شیزوں کی زیارت میں وقت گزرا۔ اس تمام سیاحت کا حاصل ان لوگوں کی ظاہری اور باطنی زندگیوں کے علاوہ کے علاوہ طبی تحریبات سے استفادہ بھی تھا۔

(اختلاف اُت کا الیہ صلاط طیور فاروقی تکفیلہ ملن)

آپ نے ذرعت ہندو مت، عیسائیت، قادیانیت اور اسلام کا تقابلی مطالعہ کیا بلکہ ہر مذهب کے ملکیکاروں جو گیوں، پنڈوں اور پیروں کی ظاہری و باطنی زندگی کا بھی خود گھرا مٹا دیا گیا۔

حکیم صاحب تھائیت اسلام کے زبردست نتیجہ ہونے کے باعث متفقین میں اسکی ترویج و تھیفین کے متعلق بڑے فکر مسئلہ تھے۔ آپ اسلام کی ترقی و ترویج کی راہ میں فرقہ بندی کو سب سے بڑی رکاوٹ سمجھتے تھے۔ یہی وجہ تھی کہ آپ نے اسلام میں فرقہ بندی کی ابتدا اور اس کے خاتمے کی کوششوں پر تھیقیت کام شروع کیا۔ یہ تھیقات "اختلاف اُنت کا الیہ" کے نام سے قسط اول کی صورت میں شائع ہوئیں۔ جسے لک کے دانشور طبقہ میں یہ پناہ میتوپیت حاصل ہوئی۔ مزید تھیقات سے آپ پر یہ عقدہ عیاں ہوا کہ فرقہ بندی کی اصل وجہ ضروری دیانت اور مکذبہ حکایات ہیں جو نہایت جاگہتی سے ہماری تاریخ میں شامل کر کے دین کا جزو بنا لیئے گئے ہیں۔ ہر قسم کے طب دیاں کوتاریخ میں شامل کر کے ان کی بنیاد پر ترک دستت کی من مانی تشریع کی گئی ہے۔ اس طب دیاں اور نعمتوں سڑپیچ کو ہمارے فرقہ پرست ملازوں نے یہی سے لگا رکھا ہے۔ اس مقام پر چانچ کر حکیم صاحب نے اس گروہ کی تلاش شروع کی کہ جس نے جملی روایات اور مکذبہ حکایات پر اسلام کا بیل لگا کر اسے یہی مددی قرار دینے کی گھاذی ساکش تیار کر رکھی ہے۔ آپ نے نہ صرف اس نقاب پوش گروہ کو تلاش کر لیا بلکہ جڑاتِ رذانہ سے کام یعنی ہرے بڑھ کر اس کے مکروہ چہرے سے نقاب بھی الٹ دیا۔ اس مزد تکندر نے اس نقاب پوشوں کی طرف اشارہ کر کے ملازوں کو خیر دار کیا کہ

کو علی دنیا کے مظلوم تاج کا مالک سمجھتے تھے۔

(تحقیق ناموسِ صحابہؓ کا ایک شہید پا سبان ص۳)

تا بین داکڑا محمد سبیطین لکھنؤی

جیم صاحب کی الفلاحی تائیعتات کا جواب تحریر کرنے کی بجائے مخالفین نے آپ کی کتب پر پابندی لگانے کا سلسہ شروع کیا۔ آپ جو کتاب تحریر فرماتے ضبط کروادی جاتی۔

غایہستے دلائل کے میدان میں عاجز آنے کے بعد ایک بھی حرہ نہ تھا جس سے عموم تک آپ کا لاری پر پہنچنے سے روکا جاسکتا تھا۔ یکے بعد دیگرے جیم صاحب کی کئی کتب حکومت پنجاب اور حکومت سندھ نے ضبط کر لیں، لیکن اس مردوں نے ہمت نہ اڑا۔ آپ کی تصنیف شائع ہر کو مارکیٹ میں آتی رہیں اور ضبط ہوتی رہیں۔ اس طرح آپ معاشری مشکلات سے دچار تو ہو گئے، لیکن آپ کی جیں پر تکمیل شکن نہیں آئی۔ کیونکہ آپ ہانتے تھے کہ مرد جو انکار و نظریات کا طلب موت نے دال کے ساتھ یہی سلک ہرتا چلا آ رہا ہے۔ آپ کا ایک بیان تھا۔

”کہنا ہوں دھی بات سمجھتا ہوں جسے حق“

جانب حافظ عبدالعلی بن الحماد آفت مدیہ یونیورسٹی علامہ فیض عالم صدیقی کے جذبہ تحقیق کے متعلق رقمطران ہیں:

”ایک دفعہ بی بی سی لندن نے شیعہ آبادی کے اعداد و شمار بیان کرنے میں شرکت غلط بیانی سے کام لیا تو مارک سٹلی کو جلم حاضری دینی پڑی اور ہر چوڑ اس کے ساتھ کہا کچھ نہ پہنچی۔ اللہ دے اور بندہ دے۔ جیم صاحب نے تین چالیس سال پہلے سے اب تک کی مردم شماری کا ریکارڈ نکلوایا اور پڑی ہی طویل جدوجہد اور محنت شاقد کے بعد پنچت شائع کیا کہ عکس میں شیعہ آبادی کا تناسب دو فی صد ہے۔“

(فائل آزادی کا بطل جلیل۔ علامہ فیض عالم صدیقی سفہت روزہ السجدیت لاہور ص ۲۳، فیری ۱۹۸۳ء)

- لوگو — سن لو — داماد علیؑ سیدنا فاروق عظیمؑ کے قاتل ہی ہیں۔
- اپنی طرح بہجان لو — داماد مصطفیٰ سیدنا ذوالنورینؑ کے قاتل ہی ہیں۔
- تاریخ اسلام کا مطالعہ کر نیو الو — سیدنا علیؑ کے قتل کے ذمہ دار ہی ہیں۔
- تحقیق کرنیو الو — من لو اس ساختہ کر بلکے اصل مجرم ہی نقاب پوش ہیں۔
- اتحاد اسلامی کا پر چار کرنیو الو — پہچان لو — عمل و صفين کی ہوناک جنگوں کے پیش پر دہ کردار ہی ہیں۔
- شوکت اسلامی کا خواب دیکھنے والو — بنن لو اہل کو سے ساز باز کر کے بیزاد کی تباہی کے اصل مجرم ہی غذار ہیں۔
- آزادی کے متوا لو — دیکھو — ٹیپو سلطان کی پیٹھ میں خنزیر گھونپنے والے فدال ہی ہیں۔
- وحدتِ شل انسانی کا پر چار کرنے والو — من لو — اسلام میں شلی امیار کو زہب کا عززد نیا کر طبقاتی مناذف پیلاسے والے یہی لوگ ہیں۔

جیم فیض عالم صدیقی کی اس آواز سے سبائیت بُکھلا اُٹھی۔ جیم صاحب کی تحقیقات شائع ہرنے لگیں۔ آپ کی محققانہ اور فاسلانہ تصنیف کا پچھر چانہ صرف اندر وہن ملک بلکہ بیرون ملک میں بھی ہونے لگا۔ اہل علم طبقہ میں اس سکارہ کی تحقیقات کی خوب پذیرائی ہوتی طرز کہن پڑنے والے آپ کی حکیما نہ استدلال سے متاثر ہو کر حقیقت کی طرف اہل ہرنے کے بقول داکڑا محمد سبیطین لکھنؤیؑ

”مطالعہ کی قلم آشامی اور انشا پردازی کی ممارست نے ان کی تصنیف کو بہت جلد اور ج پہنچا دیا۔ بلکہ یہ کہنا نیا وہ صحیح ہو گا کہ ان کے ہر دو اوصاف نے علی دنیا میں فیض عالم کو ایک بے تاج بادشاہ بنادیا تھا اور عوام انکے قلم

۳۔ جانب حضرت مولانا داکڑا محمد سبیطین لکھنؤیؑ نے جیم فیض عالم صدیقی کی شہادت کے بعد آپ کی شنیخت کی تحقیق ایک رسالہ شائع کیا ہے اداہ اشاعتہ السنہ کرسی پا رکھنے پر کرسنده سے دستیاب ہے۔

آپ کا ہی خذہ تحقیق تھا جس کی بدولت آپ ہمیشہ ناریں میں یاد رکھے جائیں گے ملاحظہ تحریر میں ناقابل تزوید حوالہ جات سے ایسا زبردست استدلال پیش کرتے ہیں کہ مختلف بہوت ہو کر رہ جاتا ہے۔

آپ نے ہمیشہ تحقیقی مواد پیش کیا ہے ہر مکتب فکر کے اہل شور حضرات نے قبول کیا۔ مہر محبوب الہی ایڈوکٹ جنہیں حکیم صاحب لاکلیں ہونے کا شرف حاصل ہے فرقہ بنی «حکیم صاحب کی تھانیت حوالہ جات سے مستحیں ہیں۔ ان کی تحریر دل کا جواب کسی فرقے کے پاس موجود نہیں ہے۔ آج بھی جیکہ وہ اس دنیا میں موجود نہیں ہیں ان کے حوالہ جات غلط ثابت کرنے والوں کے لئے ایک چینی کی حیثیت رکھتے ہیں کہ ہاتا برهان کو ان کنتھو صادقین پر۔

(انڑیوں محبوب الہی ایڈوکٹ ہائی کورٹ ۔۔۔ بنائی کردہ ادارہ اشاعت السنۃ۔ تقریباً کرنٹھ) آپ متواتر تحقیقیں سے ارباب علم و فضل میں جیتوئے حق کی ایسی شمع فروزان کر گئے جو آئے والی سنلوں کے لیے خفراہ کا کام دے گی۔ بھی وجہ ہے کہ آپ ہر سلک کے اہل علم و دانش میں یکساں طور پر مقبول تھے۔ لعل حافظ عبدالعلیٰ مدینہ یونیورسٹی۔

”آپ کا بڑا کام یہ ہے کہ انہوں نے خیالات کی دنیا میں ایک انقلاب برپا کر دیا تھا۔ بڑے بڑے اصحاب علم تو جو جرے عباث حبیت اہل بیت کے سلسلے میں ہے سر و پا احادیث اور تاریخی لمحاظ سے غلط روایات کو سینے سے لگائے ہوئے تھے جیکم صاحب نے خیالات کا رُخ بدیا۔ راولپنڈی کے ”رچان“ کے مدیر اور جامعہ مدینہ کے مولانا سید احمد میال سے انکی طویل ترین خط و کتابت شے بہت دلچسپ سبقت سے خطیاء، علماء میں حکیم صاحب کی تحریک کا زندگ ہلکتا تھا ان کی مغل میں بلا امتیاز مسلک بڑے بڑے پائے کے لوگ

تھے۔ ان میں عربی و فارسی شعر کہنے والے کئی گذی نہیں تھے جوان کی الحدیث مسجد میں بڑے ادب سے میٹھے پائے گئے۔ وہ انہیں الحدیث سمجھنے کے باوجود پیر مانتے تھے۔

(سچفت روزہ ”الحدیث“ لاہور ۳ نومبر ۱۹۸۳ء)

مولانا قیض عالم صدیقی پیک وقت انگریزی۔ عربی۔ فارسی ماردو۔ کشمیری۔ بہندی۔ سنسکرت اور بنگالی پر عبور کھلتے تھے۔ بھی وجہ ہے کہ آپ کی تصانیف میں بھی چاشنی کے علاوہ ان زبانوں کی کتب کے حوالہ جات کافی تعداد میں ملتے ہیں۔ ویم مسیر، پروفیسر نلسن ذاکر وال اسٹری میں لکھیں۔ جسے این ہالسٹر، ڈوائیٹ ایم ڈونالڈسن پی کے ہٹی۔ جسے کے برج اور ٹری ملکم جیسے متشریقین کی تصانیف و تراجم سے اپنے موقف کی تائید میں اقتباسات آپ کی تالیفیات میں جا بجا تھے میں۔ آپ کو زیان و بیان کے اتار چڑھاؤ پر پورا پورا کھڑا کر مل جاں تھا۔ اک امامزادہ آپ کی تالیف ”شیر میسوس پیوس سلطان“ میں ملکتہ مسیر کے حضور نذرانہ عقیدت کے پورے درد الفاظ سے لگایا جا سکتا ہے۔

”ملکتہ خدا داد مسیرو! آج پونے دوسرا سال بعد ہم یہ ہیں جانتے کہ تیرے کتنے غازیوں اور مجاهدوں کا خون پورے عالمِ اسلام کے لیے تیری خاک پر پورے چالیس سال تک بہتر رہا۔ کتنے شہریں کے یادی تھے جو بہاوم صفت انگریزوں، درندہ صفت مرہٹوں اور شفال صفت دکنیوں کی چیڑ بچاڑ سے اللہ کو بیاۓ ہوتے ہے کتنی سبیلیاں راکھ کا ڈھیر بن گئیں۔ کتنے آتسو تیری مٹی میں جبکہ سہوئے کتنی دہنوں کے سہاگ اجڑے۔ کتنی ماڈل کی گودیں خالی ہوئیں۔ کتنی بہنوں کے شاہین صفت بھائی اپنے خون کا نذر آئے کر رزدہ جاوید ہو گئے۔ کتنی بیٹیاں تیم ہوئیں۔ کتنے دہنوں کے عمر بھر کیئے اپنی ہو گئے تیرے ان مجاهد اور غازیوں کے عزم و ثبات، ہجرات و شعاعت، ایشار و خلوص، ہمت و ببال تھے۔

طوفان بلا خیز ہو مگر اس نے ایک طرف ارتاداد کے بینچے ادھیر  
کر کر کو دیئے اور دوسرا طرف اپن کی ہزار سالہ متدن ایا ری  
سلسلت کو اپنے پاؤں تلے رومند کر رکھ دیا.....  
.....اس بھری دُنیا میں سیدنا خالد سیف اللہ سے پہچھا تنا  
عظیم فاتح ہوا ن بعد میں۔ وہ تاریخ عالم کا ایک زندہ و تابدہ  
فاتح تھا، صاحبِ اللہ عنہ:

حکیم صاحب جیسے صاحبِ طرزِ ادیب اور فاضل کی تصنیفت کی مقبرہتیت کا اندازہ اس امر  
سے لگایا جا سکتا ہے کہ جس شخص نے آپ کی کسی ایک تصنیفت کا مطالعہ کیا اس نے آپ کی  
تألیفات کا پورا سیٹ منگرانے کے لیے آپ کو خط لکھ دیا۔ آپ کی تالیفات کے ملک طوفان  
بدتیزی برپا کرنے کی حرکیک کا آغاز اس وقت ہوا جب آپ کی منقرسی تالیف "سیدنا ابن  
زبیر کا خود رج اور سیدنا حسین کا اپنے موقت سے رجوع" منظرِ عام پر آئی۔ اس منقر کرتا پڑے  
میں آپ نے مقابل تردید دلائل سے پشتابت کی کہ سیدنا حسین نے اپنے موقت سے رجوع  
مزما لایا تھا۔ آپ نے مقابل کو تین شرائط پیش کی ہیں:  
۱۔ مجھے واپس جانے دیا جائے۔  
یا ۲۔ مجھے سرحد تک پہنچانے کی اجازت دے دی جائے۔  
یا ۳۔ مجھے زید کے پاس لے چلیں تاکہ میں اس کی بیعت کروں۔

اس کتابیکی کی اشاعت پر آپ کو دشمن طرازی اور مخالفات سے بھرپور خطوطِ مومول ہوتا  
شروع ہو گئے۔ یہ عمل غایفین کی تیک نظری اور دلیل کے میدان میں شکست کا منہ بوتا  
ثبوت تھا، ان خطوط میں آپ سے مطالعہ کیا گیا کہ آپ تصنیف و تالیف کا سلسہ بند کر دیں  
ورنم آپ کو اس کا چیخا زہ بھکٹا پڑے گا۔ لیکن آپ صلمتوں کا نقاب نوج کر اعلانے  
کلت المحت کا فرائیہ ادا کرتے رہے اور تند و تیز بادر مخالف کے باوجود تطہیر تاریخ کا چراغ  
جلائے اپنی منزل کی طرف رواں دواں رہے۔  
ہوا تھی تند و تیز لیکن چراغ اپنا مبارہ تھا پہ دہ مرد ریش جگوتی نہ دینے تھا انہوں خدا نے

کی کتنی داستانیں تھیں جن کے ذکر سے تاریخیں محروم ہیں۔ ہم  
پونے دو سو سال بعد ان سوالوں کا جواب نہیں دے سکتے۔  
ہم ان شہیدان ملک و ملت کی روحوں کے سامنے شرم نہ  
ہیں جہوں نے اپنا سب کچھ قربان کر دیا مگر ہم ان کے ناموں  
سے بھی واقع نہیں۔

انہیں شہیدوں کی روحوں کے حضور میں تذرا عقیدت  
جو گنام اُٹھے، گنام رٹے اور گنام ہی شہید ہو گئے۔  
(شیر مسیو رصل تالیف علامہ فیض عالم صدیقی)

علامہ فیض عالم صدیقی جیسے قادرِ الکلام سکار کی تحریر کی اثر آفرینی کا اندازہ لگانے  
کے لیے مزید ایک انتساب ملاحظہ ہو جو آپ کی تالیف "سیدنا خالد سیف اللہ" کے  
استاد ای صفات پر موجود ہے۔

"اُس بطلِ جلیل فاتحِ عظم کے حضور میں جو بیک وقت اپنی  
حربی بصیرتوں میں چلکر بھی تھا اور نپولین بھی اپنی جنگی  
تمایز میں تمپر انگ بھی تھا اور محمد فاتح بھی۔ فتوحات میں  
سکندرِ عظم بھی تھا اور فریڈرک عظم بھی۔ اپنی ذاتی شجاعتوں  
میں رستم و اسفندیار بھی تھا اور ہنی بال بھی۔ اس کے مجاہدین  
کا راستے خالص لوجهِ اللہ تھے۔ ان میں کوئی آمیزش بھی  
نہ میں اور نہ نقش۔ وہ جہاں سے اوہ جس طرف سے بھی گزرا  
فتوات کے پھریے اڑتا ہوا گزرا۔ اس نے جس طرف بھی  
وڑخ کیا فتوحات، کامرانیوں اور کامیابیوں نے آگے پڑھ  
کر اس کے قدم چھے۔

حضرت اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد تمام اسلامی  
صوبوں میں ارتاداد کی ہے اس شدت سے اٹھی جیسے کوئی

اب حکیم صاحب کے خلاف پروپیگنڈے کی میشن گینیں کھول دی گئیں کسی نے  
منکر حدیث کہا۔ کسی نے مدد کہا۔ کسی نے تاقض افہم اور مخدیب الخفیہ کہا۔ کسی نے خارجی  
کہا۔ کسی نے ناصیحی کہا۔ بغرض بحاجت بحاجت کی بولیاں لے سننے میں آئیں۔

"سیدنا حسین" کا اپنے موقف سے رجوع کے جواب میں آپ کو ایک  
شیعہ عالم حسین عارف نعمتی صاحب کے دخلوط موصول ہوئے۔  
حکیم صاحب نے اپنے رسالے کی اشاعتِ ثانی میں تصرف نعمتی  
صاحب کے دونوں خطوط من و عن شائع کر دیئے بلکہ ساتھ ہی اپنا  
محکمہ بھی لکھ دیا۔ اس پر حسین عارف صاحب کو تفصیلی جواب کی  
صردیت محکم ہوتی۔ انہیں نے "حضرت امام حسینؑ اور ترسیہ شرط"  
نامی ایک پیغام دادیہ دارالتبیغہ اسلام آباد سے شائع کیا۔ جس میں  
اپنی شیعہ برادری کو عملًا میں ہو کر میدان میں آئنے پر انجام دادیا  
جو ہبھی یہ پیغام حکیم صاحب کی نظر میں گزرا۔ آپ نے اس کا ایک  
تحقیقی جواب بنایا  
"الفول المفتوح بدل سیدنا حسین کا اپنے موقف سے رجوع میں  
مرتب فرمایا۔

اگست ۱۹۸۰ء میں حکیم صاحب کے خلاف جو ہر رہا میں ان کی تالیف "سیدنا حسین کا اپنے  
موقف سے رجوع" کی وجہ سے مقدمہ درج کیا گیا۔ اس مقدمہ میں مہرِ محبوب الہی صاحب ایڈ و کیٹ  
ہائی کورٹ حکیم صاحب کی طرف سے کیلی صفائی تھے۔ چونکہ مہرِ محبوب حکیم صاحب کی تمام کتب کا  
عین مطالعہ کر بچکے تھے۔ اسیلے آپ نے نظریاتی مجاز پر حکیم صاحب کے موقف کی تائید میں  
فریقِ مخالف کے دانت کھٹے کر دیئے۔ یہ مقدمہ تین سال تک چلتا رہا۔ جذبِ چورہ میں محمد شمسِ جہاں  
صاحب محیرِ بیٹ دوچار اڑل جو ہر آباد نے اپنا فاصلانہ فیصلہ ساتھے ہوئے جس بذیل طور پر نیاد میں

سلو، حکیم صاحب کی ذات گرامی پر لگائے گئے اہمیات کا عقریب تفصیلی جواب شائع کیا جائیگا۔ (ادارہ منیع القرآن)

ملو۔ طاخ طیلہ بر سالہ "حضرت امام حسین اور ترسیہ شرط" اس حسین عارف نعمتی پر مبنی الفصل مفتوح "پاک روایتی جامع مسجد

- پہلے تمام بڑیں کو بری کر دیا۔
- ۱۔ مقدار جس انداز سے بنایا گیا ہے وہ استغاثہ پری طرح ثابت کرنے میں ناکام  
رہا ہے۔
- ۲۔ گواہوں کے بیانات میں واضح تضاد موجود ہے۔
- ۳۔ تقتیشی افسوس اور مدعا کا بیان ایک درست کی تائید نہیں کرتے۔
- ۴۔ کتاب پر مذکور کامواد عام ذمیت کا ہے اور دو ذمیت عقائد کے مام دستیاب کتابوں  
میں ہم ملتا ہے۔

۲۹ اگست ۱۹۸۳ء کو یہ فیصلہ صادر ہوا اور حکیم صاحب بری کر دیئے گئے پوکہ اس کتاب پر  
سے حادثہ کربلا کی روایتی تصویر میا میٹ ہوتی تھی اور زیستی فقر بیانیت کی پوری عمارت زین  
بوس ہونے کا شدید خذش تھا اس میں پوری سیاسی مشینزی حرکت میں اگری دلائل کے میدان  
ہمک عاجز آئنے کے بعد اس فرزندِ اسلام کو راستے سے ہٹا دیتے ہیں ہی اپنی عانیت سمجھنے والوں  
نے ایک گھناؤنی سازش کی اور ۶ ستمبر ۱۹۸۳ء کو جہلم کی جامع مسجد میں اسی کمیٹی سے آپ پر  
حمد کیا گیا۔ جس طرح پچھے ستمبر ۱۹۸۵ء کو نہد و دل نے پاکستان پر حمد کیا تھا۔ شاید پچھے ستمبر کا دن  
پاکستان اور اسلام کے دشمنوں نے اپنی لیکنگی کے افہار کے لئے منصب کر رکھا ہے لیکن جعلی  
پاکستان زندہ دنابندہ رہے گا اسی طرح نین عالم صدقیت کے نظریات بھی اشتار اللہ حلیلہ رہیں  
وشن نے فیضِ عالم کو مسجد میں گری مار کر شہید کر دیا۔ یہیں تحقیقِ دل تحقیق کی جو شمع آپ روشن کر  
گئے اس سے شرکِ دیدعت کے انہیں میا میٹ ہوتے ہیں گے بقول پروفیسر عبدالرحمن حبیب  
"دلیل کے میدان میں شکست کھانے کے بعد رائجِ الاقت تصورات

اور نظریات کے پیروکار اپنے مخالفین کو اپنے راستے سے ہٹا دیا ہی  
اپنے سکے کا حل سمجھنے لگتے ہیں۔ لیکن کون نہیں جانتا کہ سفرِ اطلاع کو  
زہر کا پیالہ پلانے کے باوجود اس کے دہن اس کے پیام کو ابدی  
نہیں سلاسل سے قاچر رہے۔ رسول عربی کے تقلیل کے کہتے ہیں مفتوح ہے  
بنتے میں کہ اپ کی افلاتی دعوت پھر بھی دلوں اور ذہنوں کو سخت کرتی

رہی۔ حکیم فیض عالم صدیقی بھی تاریخی حدائقوں کے سفر اڑا تھے کہ جن کے درجہ غاکی میں آسمی گولیں کا زہرا نماز کر موت کی نیت ملادیا گیا۔ لیکن آپ روشنی نکر کی جوشی جلا گئے میں وہ کبھی بچھے سکلی چڑاغ سے چڑاغ جلتے رہیں گے اور سچائی کا سفر جاری رہے گا۔  
(ماہنامہ مشائق لاہور، نومبر ۱۹۸۳ء ص ۱۵)

ایم جماعت غرباء بہل حدیث حضرت مولانا عبدالعزیز سلفی عالم فیض عالم صدیقی کی شہادت پر قطعاً ہیں:

”حکیم صاحب ایک جیونہم اور تاریخی تحقیق کے میدان کے شہزاد سنتے۔ انہوں نے اپنی تحقیقات میں تاریخ کی کتابوں کے لیے حقائق پیش کئے تھے کہ ان کا جواب دینے کی وجہے ان پر نہایت بزرگانہ طریقہ پر قاتلانہ حمد کیا گیا۔“

(پندرہ روزہ محبفہ الہ حدیث کراچی، ۹ اکتوبر ۱۹۸۳ء ص ۲)

حکیم صاحب نے جو کچھ حق سمجھا سے بیانگ بدل اور ذمکنے کی چوٹ بیان کیا بقول خباب محمد اسمیں نیازی صاحب ایم اے

”حکیم صاحب نے اپنی تحریر دن سے امام ابن تیمیہ کی یاد تازہ کر دی اور ان کی روح کو تسلیکن پہنچا دی۔ انہوں نے وہ حقائق بیان فرمائے جن کو بیان کرنا دل گردے کا کام تھا اور ہمارے بڑے بڑے علماء، تحقیقین اور تحقیقین بھی بیان نہیں کر سکتے تھے یا ان میں بیان کرنے کی جرأت اور حوصلہ نہ تھا۔ مولانا نے اس صدی میں وہ کام کیا جو قرون اولی میں ابن تیمیہ نے کیا تھا۔“

(معہد روزہ الجہیت لاہور، ۲۱ اکتوبر ۱۹۸۳ء ص ۱۵)

آپ کی بعض تحقیقیں تماں طبع نہیں ہو سکیں لیکن ان کے مسودے موجود ہیں۔ ان میں ”دائع الحقائق فی رَدِّ جَلَاءِ الْعَيْن“ سلطان محمود غزنوی، اسلام کے دو بڑے ہرنسیں بیرونی بیشتر میں تھیں

اور اسماں الحسنی قابل ذکر ہیں۔ آپ نے بعض تحقیقین کی کتب پر لا جواب تقاریبہ، تعلیمات و حاشی اور تقدیمات تحریر فرمائے جو فہرست پر مذکور تدقیقی مواد کے مجموعے تھے آپ کی تحقیقیں تو یہی طرف صرف آپ کا احتجاج محسوس تھا۔ قبلی صاحب کی تائیف ”شهادت سید الشہداء اور حضرت ہندہ“ پر مقدمہ۔ محمد شرف الدین یکتا جود پوری کی کتاب ”امیر حجاج بن یوسف“ پر تقریبہ، محمد صرف کی کتاب ”امہات المؤمنین“ پر مقدمہ۔

”العقفة فی الدین“، ”انبیاء کی دعائیں“، ”اور مودودی صاحب کی غلط بیانیوں کا جواب“ میںی کتب پر فاصلاۃ تقدیمات ہی اس امر کی شہادت کے لیے کافی ہیں کہ حکیم صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی تحریر یا محاورہ، اندائز بیان دکھن اور استدلال اس قدر زوردار ہوتا ہے کہ قادری داد دیئے بغیر نہیں رہ سکتا۔

حکیم صاحب کی شہادت سے تحقیق کے میدان میں جو خلاصہ اہم ہوا ہے اس کا پُرہنہ حال ہے اللہ تعالیٰ اس شہید حق کو اپنے جواہر رحمت میں چکر دے اور کروٹ کروٹ جنت لفیب کرے۔

ایں دعا اذکون و از جملہ جہاں اسیں بادہ۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

يَا يَهُا الَّذِي قُلْ لِأَذْوَاجِكَ وَبَنِتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ

(القرآن)

اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ عَنِ الْجُنُونِ وَبِعِبْدِنَتِكَ سَوْلَةِكَ وَالْعَنِ منْ أَذْيَ بَنِيكَ فَهَا اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مَنْ كَفَرَ بِكَ فَقْرُبْنَاهُ بِنَتِنَكَ الْعَنِ

مِنْ أَذْيَ بَنِيكَ فَهَا (غَفَّةُ الْعَوْمَ زَادَ الْعَوْمَ)

# پیاتِ الرَّسُول

(طبع ثانی بہ ترمیم و اضافہ)

شیعیہ علماء سے ایک فخر الحکیم دینی و تاریخی مکات

تالیف و ترتیب

حکیم فضل عالم صدیقی شہید

## اندصار جناب علامہ محمود احمد جہاں سی کے نام

جملہ حقوق بحق اولادِ مصنف، خود نظر ہیں!

### مؤلف کی دیگر مخصوصی تالیفات

- ۱۔ اختلافِ امت کا امیتیہ دوسرا طیشن ۲/-
  - ۲۔ حقیقتِ مدرب شیعہ تیرسا طیشن ۵/-
  - ۳۔ عترتِ رسول تیرسا طیشن ۰۲۵/-
  - ۴۔ سیدنا حسن کا پئیے موقوف سے بچوں اور سیدنا ابن زبیر کا خروج ۰۱۰/-
  - ۵۔ کما امیر مروان بن الحکم دوسرا طیشن ۰۶/-
  - ۶۔ کما شہزادتِ ذوالقدرین دوسرا طیشن ۰۱۰/-
  - ۷۔ کما خلافتِ ارشدہ ۰۱۲/-
  - ۸۔ کما ساداتِ بنی رقیۃ ۰۱۲/-
  - ۹۔ صدیقہ کائنات
  - ۱۰۔ واقعہ کربلا ۰۱۰/-
  - ۱۱۔ الہم بیث ۰۲/-
  - ۱۲۔ راجروی ۰۲/-
  - ۱۳۔ سلطان پیغمبر شیعہ ۰۲۵/-
- کے جواب "حضرت امام حسین" اور تیرسی شرفا کا جعلی بارہ قیمت ۰۱۰/-

## مقدمہ طبع ثانی

گھسی پتی باتوں کو دوہرانا کوئی خوشگوار امر نہیں مل جعن اوقات بعض تعاون  
ایسی شدت افکار کر جاتے ہیں کہ انسان ان کبی برٹی باتوں کو دوہرائے پر مجور ہو جاتا ہے۔  
یہی صورت "بنات الرسول" کے سلسلے میں پیش آئی ہے۔ ایک شیخہ ڈاکٹر کے مدلل "تعاویں"  
سے تنگ آ کر ۱۹۴۳ء میں "مکتب مفتوح" کے عنوان سے ایک پبلیٹ ایک ہزار کی تعداد میں  
طبع کر کے تقریباً پچاس شیعہ علماء کو بھیجا اور باقی تمام منت قائم کر دیا۔ چند ایک شیعہ علاماً  
کو پذریم رجسٹری بھجوایا جس کے ہواب میں شدید انتظار اور پھر سلسل یاددا نیوں کے بعد  
صرف چار اصحاب کی طرف سے مخطوط موصول ہوتے۔ یہی نے معمولی سے تبرہ کے ساتھ وہ  
تمام جوابات کتبی مؤرثت میں طبع کر کے دوبارہ شیعہ علماء کو بھجوائے اور لکھا کہ اپنی میں سے  
بھی اگر کوئی صاحب اس معنوں پر کچھ لکھ کر مجع دیں تو شائع کر دوں گا۔ مگر ۱۹۴۳ء سے  
تا ایندم خاموشی۔ البتہ مرزا یوسف حسین شیعہ نے ۱۲۸ صفحات پر مشتمل چھوٹی تیبع کا ایک  
کتابچہ بنام "البتل فی دحیت بنت رسول" طبع کرایا۔ مرزا صاحب کا اعلانی فرض نکال کتابچہ  
طبع ہوتے ہی بھجے بھجو دیتے جیسا کہ نہیں نے اپنی تالیف "بنات الرسول" انہیں بھجوائی تھی۔  
مگر مرزا صاحب اور صاحب تھی اخلاق؟

بنات رسول کے زیرنظر ایشی میں "البتل" کے مندرجات سے قازین پر مقام پر آگاہ ہیں گے یہاں  
بسیل تذکرہ اس بات کا ذکر ضروری ہے کہ مرزا صاحب اور تربیت کچھ ہو کئے ہیں مگر قرآن سے قطعاً ہے ہوں گے  
اس محض سے والی میں آپ نے جس تدریزی آیات لکھی ہیں وہ تقریباً تقریباً غلط لکھی ہیں شاید مرزا صاحب کے  
قرآن میں آیات اس طرح درج ہوں۔ اگرچہ وہ قرآن حضرت امام منظرا یتے ہمارے کوئی مذہبی ہیں  
روپیش ہو چکے ہیں اور ۳۱۳ یا ۳۰۳ مونوں کے انتظار میں پچھے بیٹھے ہیں اور ہو سکتا ہے۔

|                     |                                         |
|---------------------|-----------------------------------------|
| نام کتاب            | بنات الرسول                             |
| طبع اول             | ۱۹۴۳ء عسروی                             |
| ناشر طبع اول        | ادارہ نشر علوم اسلامی سمنہ باد بندگ مدد |
| طبع ثانی            | ۱۹۸۳ء عسروی                             |
| مؤلف                | حکیم فیض عالم صدیقی شید                 |
| طبیعہ ناشر طبع ثانی | مؤلف کتاب                               |
| قیمت                | ۴۰/- روپیہ                              |
| کاتب                | شرف اختر چالیس                          |
| مقام اشاعت          | جامع المحدث علامہ مسٹر یاں جمل          |

حکیم فیض عالم صدیقی جامع الہمودیت محلہ مسٹر یاں جمل  
جہلم

مرزا حب کی کسی طرح رسانی اُس قرآن تک ہو گئی ہو چونکہ بقول احمد بن سیار مولف کتاب اسیاری، محمد بن حن شیبانی مولف تفسیر نوح البیان فی کشف معانی القرآن، احمد بن حمین خالد بر قی مولف کتاب التحریف، محمد بن خالد مولف کتاب التنزیل والتغیر، علی بن حمین فضائل مولف کتاب التنزیل فی القرآن والتغیر، محمد بن حسن صیری مولف کتاب التنزیل والتبدیل، شیخ حن بن سليمان علی مولف کتاب التنزیل والتغیر، محمد بن عباس بن علی بن مردان، ماہیار المعرفت باین الاجماع مولف التفسیر المعمور علی ما ازیل فی الہدیت علیم السلام بحوالہ تفسیر صاحب البرهان، ابو طاہر عبد الواحد بن عمر فی مولف کتاب قرأت امیر المؤمنین شیخ حدث جلیل ابو الحسن شرف الدین مرتضی مراۃ الانوار و مشکاة الاسرار، علامہ نوری طبرسی مولف فصل الخطاب فی تحریف کتاب رب الارباب، شیخ کامل شریف الدین شجاعی مولف کتاب تادیل الآیات الباہرہ فی عترت الطاہرہ موجده قرآن محرف ہے۔ تفسیر فتح، تفسیر صافی، اصول کافی ادر حاشیہ ترجمہ قرآن مولوی مقبول بھی تحریف قرآن پر کافی مواد کے حامل ہیں، صرف چار شیعہ علمائے یہ جرأت کی سے کہ قرآن غیر محرف ہے مگر ان کے متعلق فصل الخطاب کا مولف کہتا ہے "مقدمین میں سے ان چار سے الفاق کرنے والا کوئی نہیں" (صفحہ ۳۲)

اسی طرح مراجی کی تالیف "فاتح عالیہ" میں بھی فرزانی آیات غلط لکھی گئی ہیں۔ میں ہر دو کتب کی ترآنی غلطیوں کے متعلق تفصیل تذکرہ اپنی تالیفات "مقام صواب" اور "صلیقہ کائنات" میں کرچکا ہوں۔ اور اس تالیف میں بھی اپنے مقام پر قارئین دکھیں گے۔ مولوی محمد بشیر آٹاٹیکسلا کے خط سے قارئین خود محکم کریں گے کہ اس میں صرف "جان بچاؤ اور جہاگ نکلو" پر عمل کیا گیا ہے۔ مولوی اسماعیل آنہجاتی کا مکتوب چونکہ چنانچہ المبتدا ایسا کیکے ہو سکتا ہے، ویسا کیوں ہووا پر مشتمل ہے۔ البتہ کوئی نہہرالحسن کوڑھے معرکے کے "علم" ثابت ہوئے ہیں۔ دشناں طرازی شاید آپ کو درشتیں ملی ہے۔ آپ نے جلال الدین عیوب ملا مجسی کا عاشیہ بھی لکھا ہے اور اس کے شروع میں اپنے خاندانی حالات لکھتے ہوئے فرماتے ہیں۔

"حضرت فتح محمد کے اس بیٹے کے جن سے محل پرستیاں منسوب ہے غالباً پڑوتے

کے پانچ رکے ہوئے جو پانچ بھینوں کے نام سے مشہور ہوئے۔ ان پانچوں کے والد دو بھائی تھے (یہ عقده کوئی پوستی ہی حل کر سکتا ہے)۔ ایک کی اولاد یہ پانچ بھینے اور دوسرے کی اولاد وہ سادات ہیں جو آج تک پوستی سادات کے نام سے مشہور ہیں۔ ان میں سے ایک لا دلہ مرگیا اور چاروں کی اولاد آگے چلی جواب تک ہے اور جنم خدا اور رسول آگے بڑھتی رہے گی۔ ان میں سے ایک کی اولاد سادات نضلو کے مشہور ہوئے۔ دوسرے کی اولاد سادات سوند کے مشہور بھوئی۔ تیسرا کی اولاد سادات ارجاء موجی کے مشہور ہوئے۔ چوتھے کی اولاد سادات مروجہ کے مشہور ہوئے؟"

(جلد ادعیوں اردو صفحہ ۱۷۸ اسٹر) (۱۲)

اور یہ نہہرالحسن صاحب پوستی سادات سے تعلق رکھتے ہیں۔

نبات روشن کے سلسلہ میں "مکتب مفترج" کا جواب لکھتے والے ان چار شیعہ علماء کا یہ ہے مختصر تعارف۔ ان کے خطوط مع جوابات آئندہ صفحات میں ملاحظہ فرمائیے اور ان کی علمی کاوشوں کی داد دیجئے یا ان پر سرد ہیں یہ آپ کے ذوق پر مخہر ہے

## علماء اہلسنت سے ایک درمیانہ اپیل

# حروف محرّک

(اذ ختماً حمد فاتح)

اگر "شیعیت" کے عقائد و نظریات اور افعال کا بینظیر تعمیق جائزہ لیا جائے تو اس بات میں کسی شک و دشਬُر کی گنجائش نہیں رہتی کہ یہ درصل اسلام کے خلاف یہود و جوس کے گھوڑا نتیجہ ہے۔ اگر اہل اسلام نے دعویٰ کیا کہ ہم تمام سابقہ کتب سعادی انجیل، قریت، زبور اور دیگر محض کو بالیقین مانتے ہیں میکن اب ان کتب میں تحریف ہو چکی ہے تو فراز "شیعیت" نے انتقامی طور پر ہماری مقدس کتاب قرآن مجید میں تحریف کا اعلان دائر دیا۔ اگر شیعیت یہودیت کی شاخ نہیں تو تمام شیعہ اہمیت المکتب میں عقیدہ تحریف قرآن کی تھا میں ہزاروں روایتیں کیوں؟ جب قرآن مقدس نے گواہی دی کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ساتھ "من د کسلوی" کہا کہ جو کفار سے جہاد پر آمادہ نہ ہوئے بلکہ "إِنَّا هُنَّا قَعْدُنَا" کا مارگ الائپنے تھا لگے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے حواریوں نے تو انہیں چند دہوں کے بیٹے و نشوون کے حوالے کر دیا تو شیعیت کی رگ یہودیت فراز پھر لکی اور یہودیت کا انتقام لیتھے کی خاطر لگلے پھر اپھاڑا کر یہ اعلان کرنا شروع کر دیا کہ تمہارے بنی حضرت مُحَمَّد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کے صحابی بھی تو ایسے ہی تھے۔ وہ بھی تو بلاہر مسلمان یہکن بیان (لغوہ باللہ) کا فرستھے۔ حضور علیہ السلام کے وصال کے بعد تو سوائے تین چار صحابیوں مقدار، عمر اور مسلمان فارسی وغیرہ کے سب مرتد ہو گئے تھے۔ جب اسلام نے یہ عقیدہ پیش کیا کہ حضرت علیہ السلام آخری نبی ہیں۔ آپ کے بعد کسی قسم کا کوئی تشرییع یا غیر تشرییع نبی نہیں آ سکتا تو شیعیت نے فراز "امامت" کا لیبل لگا کر کئی افراد کو منصبِ نیزت پر بھایا۔ بقول علام حسین ذکر راضی مجتہد امام اور نبی کے فرائض و خصائص میں کوئی فرق نہیں۔ لکھتا ہے:

"امام کے ہی فرائض میں جو ایک نبی در رسول کے ہوتے ہیں۔

امام امور دین و دنیا دو قویں کی اصلاح کا کیفیل ہوتا ہے ایسے"

قرآنی ارشاد ہے **لِيَسْأَلُ النَّبِيُّ لِسْتَنَّ كَاحِدٌ مِنَ النَّاسِ۔** اے نبی کی بیویو! تم دنیا بھر کی کسی عورت کی مانند نہیں۔ اس کا صفات اور واضح نعمت اور مطلب یہ ہے کہ ازواج النبی کے مقابلہ میں دنیا بھر کی کسی عورت کو پیش نہیں کیا جا سکتا۔ میں اس موقع پر اپنی متعدد تالیفات میں بحث کر چکا ہوں۔ پھر کیا وجہ ہے کہ آپ کے خطبات جمعب وعیدین وغیرہ میں اہمیت المؤمنین صلات اللہ علیہم کے اسماء مقدس بالکل نظر انداز کر دیئے جلتے ہیں۔ اور یہ حقیقت اظہر من اسی ہے کہ اہل بیت کریم قرآن نے صرف اور صرف اہمیت المؤمنین کو قرار دیا ہے۔ اگرچہ حضور اکرم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بعض مراتع پر صحابہ کرامؐ میں سے چند ایک کو "منا اہل البیت" کے خطاب سے نوازا اسی طرح حضرت حسینؑ کو بھی یہ شرف حاصل تھا۔

اور پھر لطف یہ ہے کہ اہمیت المؤمنین کی طرح حضور اکرمؐ کی تین بناۃ عظامؐ کا نام بھی نہیں لیا جاتا حالانکہ سیدہ زینب صلاة اللہ علیہما "ہی افضل بنات بتاق" کے خطاب سے شاداہم فرمائی گئیں۔

مگر صرف ایک بیٹی سیدہ فاطمہ صلات اللہ علیہما کا نام لیا جاتا ہے اور وہ بھی "سیدۃ النساء العالمین" کے لفاظ میں۔

یہ تو تمام اہمیت المؤمنین کے بعد تام بناۃ رسول کو عزة و شرف میں تام عالمین کا سرستاج سمجھتا ہوں اور یہ میرا ایمان ہے مگر وہ علماء جو اپنے خطبات میں اپنی صرف ایک بیٹی کا نام لیتھے میں کیا وہ کہیں رُفق کی چھوٹ سے متاثر تو نہیں؟

کہ جنت میں جانے کے لیے صرف حبِ امام کافی ہے۔ اعمال صالح کی کوئی ضرورت نہیں۔  
مشہور مسنہ بھٹ راضیٰ مولوی مقبول احمد دہلوی **دَائِقُّوا يَوْمًا** (بقرہ۔ رکوع ۲۶) کی تفسیر میں  
لکھتا ہے :

”تقریب امام“ میں خاپ عجفر صادق سے منقول ہے کہ قیامت کے دن ..... ایک شیخہ ہمارا ایسا لایا جائے گا جس نے اعمالِ صالح قطعاً کچھ بھی نہیں کیے ہوں گے مگر ہماری دوستی اس کے دل میں ہو گی۔ اس کو ایک لاکھ ناسبیوں (سبتوں) کے درمیان کھرا کر کے کھا جائیگا کچھ نکل کر قیامت کا قابل تعا ایسیٹے یہ ناصبی (سمیٰ) تیرے بدے بہتیں میں بھیجے جاتے ہیں ”اور یہ خدا کے اس قول سے ثابت ہے کہ رَبَّنَا يَوْمَ الدِّينِ كَذَرْدَانَوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ یعنی ہوتے سے مذکورینِ قیامت (یعنی سمیٰ) آرزو کریں گے کہ کاش وہ بھی قیامت کے قسمی کرنے والوں میں ہوتے۔

(عائشہ ترجمہ قرآن محمد مولوی مفتول احمد ص)

جب اعمال صالح سے ہی دست ایک ایک شیعہ کے بعدے ایک لاکھ سُنی جہنم میں بیچ کر شیعوں کو جہنم سے بچایا جائے گا تو کیا ضرورت ہے شیعوں کو نمازیں پڑھنے اور روزے رکھنے کی؟ برائے شوق سے بھنگ ہیں۔ متھے کریں اور کرائیں رغیرہ۔ کیا یہ نظریات دل آتیزدہ فنازدہ ہے؟ وہ دُر اُخْرَی اور دَانَ لَيْقَةً لِلْمُشَاهِدِ الْأَمَامَعْنَى جیسی قرآنی تعلیمات پر محمل ہیں؟

"شیعیت" کے یہ حملے "قرآن" اور قرآنی تعلیمات پر متے یکن انہیاں دوکھ سے کہنا پڑتا ہے کہ "شیعیت" نے قرآن کے علاوہ تاریخ میں کوئی معادن بیٹھ کیا بلکہ ان کی سبقتی اور علاواد کو بھی وحی نہ زمانے بنایا۔ کون نہیں جانتا کہ حضرت علیہ السلام کی صاحبزادیاں چار تین اس حقیقت پر قرآن تاریخ حثیت کہ "شیعیت" کا پورا لاری بیچ گواہ ہے لیکن دوستان اسلام نے تو خواہ نمودا ایک مسئلہ کھرا کرنا تھا تاکہ غیر مسلم کوہ سکیں کہ اہل اسلام ابھی تک اپنے یہی کی صاحبزادیوں

اس میں اُن تمام صفاتِ جمیلہ کا ہوتا ضروری ہے جو ایک نبی کے لئے ضروری ہوتے ہیں۔ (سبات الامامت صفحہ ۲۶)

جب امام کے فراں بھی نبی جیسے ہی ہوں اور صفات بھی نبی بھی ہی ہوں اور حسنور علیہ السلام والسلام کے بعد ایسے امام صاحبان بلا رک نوک آجاتے ہوں تو نہ معلوم "انکار ختم نبوت" اور کے کہتے ہیں؟

اگر اسلام نے اپنے معاشری نظام میں زکوٰۃ کو فرض قرار دیا تو "شیعیت" نے اسلام کے معاشری نظام پر کاری ضرب لگانے کے لیے میر جعفر جیسے غداران سہنگنڈے استعمال کرنے شروع کر دیئے اور اسے "فتق جعفر" کا نام دے کر اپنے آپ کو زکوٰۃ سے مستثنی قرار دے لیا۔ نہ معلوم انکار زکوٰۃ اور کے کہتے ہیں۔ زکوٰۃ سے انکار اسلام دشمنی ہیں تو اور کیا ہے؟ اسلام کے عکری نظام میں "نظریہ جہاد" رویڑھ کی بڑی کی جیشیت رکھتا ہے۔ بتا مسلم منکرین نے فرضیت جہاد کی وضاحت کیلئے تحریری دلتفہری کام کیا اتنا ہی یہودی و عیسائی مسلمانوں کے جذبہ جہاد کو مجید کرنے کے لیے اپنی کوششیں تیز تر کرتے گئے حتیٰ کہ سرستاد احمد غافل جیسے نابغہ لوگ بھی یہاں گئے۔ انگریزوں نے مرزا غلام احمد قادریانی سے فرضیت جہاد کو منسخ کر دینے کا اعلان کرادیا لیکن سب سے پہلے مسلمانوں میں جذبہ جہاد کو ٹھنڈا کرنے کے لیے شیعیت میدان میں آئی اور یہ شو شہ پھورا کہ جہاد صرف کسی امام کی تیادت میں کیا جاسکتا ہے اسے پہتے تھا کہ سرمن رائے غاری میں ذکرا ہوا امام نجکے گاہ مسلمان جہاد کریں گے۔ اس طرح مسلمان قوم مذہبی جذبہ سے سرشار ہو کر اپنا دفاع نہیں کرے گی اور باسانی غلام بن جانے گی۔ شیعیت کے لیے نظریات مسلم دشمنی اور یہود و ہندو دوستی نہیں تو اور کیا ہے؟

تعیقاتِ اسلام میں اعمالِ صالح کو فلاح دارین کے لئے لازم قرار دیا گیا ہے۔ اگر کوئی مسلمان عبادات و معاملات کے سلسلہ میں شارعِ علیہ السلام کے طریقے کو نہیں اپنائے گا تو وہ یقین رکھے کہ اُسے جنت کی خوبشتر تک نہیں آ سکتی۔ لیکن شیعیت نے مسلمانوں کو منزرا روزہ، حج، زکاۃ اور دُوسروے اعمالِ صالح کا تارک بنانے کے لئے بہ پر دیگنڈہ شروع کر دیا۔

کی چار بیٹیوں کا اقرار کر لیں تو کیا شیعیت میں کچھ فرق پڑ جائے گا اور جو فتنت حضرت زیرا کو قدرت کی طرف سے دوستی ہوتی ہے اسی میں کچھ کی آجائے گی؟ اب یہ حقیقت کسی کے چھپائے چھپیں سکتی۔ پھر خواہ مخواہ اغیار کے سامنے ائمہ بائیں کر کے جان پھرلا لینا چھپی دارد؟

(لاخطہ ہر مکتب مفتوح "نیام علماء شیعہ")

لیکن ڈاکٹر صاحب کیا بائیں کی شیعیت کا اصل مشن کیا ہے؟ واقعی چار بیٹیوں کا اقرار کر لیں سخت کے جراحت سے متاثر ہونے کے باوجود مولانا مودودی مر جنم نے بھی ان لوگوں پر سخت لعن طعن کی ہے جو حضورؐ کی صاحبزادیوں کا انکار کرتے ہیں۔ آیتِ حجاب کی تغیریں لمحے میں چادری مجتہدین جانتے ہیں کہ اس سے نصرت "توہین رسالت کا غنیمہ منش" سُست پڑ جائیگا جو سیاست کی جان سے "لے کر دادا بی بی سیدنا عثمان ذوالقدرین کی شانِ مقدس میں گناہوں سے بھی باز آتا پڑے گا۔

حضرت علیہ السلام کی چاروں دختران عظام کا ذکر اس تواتر سے صرف الہست کی کتب میں پورا جد ہے بلکہ شیعہ کتب سے بھی اس کی تائید میں روایات کے ذمہ گائے جاسکتے ہیں ہی بوجہ ہے کہ "بناۃ رسول" کے سلسلہ میں جن شیعہ علماء و مجتہدین نے مکتب مفتوح کا جواب یعنی کی جراحت کی اہلوں نے زیادہ زور سائل کو یہ بادر کرنے میں صرف کیا کہ روایات کی کوئی امیتی نہیں۔ صحیح کتاب صرف کتاب اللہ ہے۔ روایات سے تو علم بظی حاصل ہوتا ہے وغیرہ وغیرہ پوچھ کر وہ جانتے تھے کہ کس کی روایت سے انکار کریں گے اور کس کی روایت کی تاویل کر کے میان چھڑائیں گے۔ لہذا خیر تریت اسی میں ہے کہ سائل کو معتبر شیعہ کتب کے حوالہ جات کی طرف آئنے ہی زدیا جائے لیکہ ادھر اور ادھر کی یادوں کوئی سے ملنن کیا جائے۔

آنندہ سطور میں آپ "بناۃ رسول" کے موہنیع پر چار شیعہ علماء مولوی محمد بشیر شیکیلا مولوی محمد اکمل شیعہ مناظر، مولوی غلام رحمن کوثر بھریلی اور مولانا یوسف حسین الحنفی کے جواب اور پھر محقق العصر بنابر علامہ نعیف عالم صدقی نقی کے جواب الجواب سے مستقید ہوں گے تاہم فارمیں کی معلومات میں انعامہ کیجئے ہم اس سنہ پر مختصر روشی دالنا ضروری سمجھتے ہیں

کی تعداد کا ہی فیصلہ نہیں کر سکے۔ یہ لوگ ایک واضح ادھر میں حیثیت کو جان پڑھ کر متنازعہ نہادیتے ہیں تاکہ آنیوالی نسلوں کے ذہن شکوہ و شبہات کا شکار ہو جائیں۔ اگر ان کے کسی مجتہد کو کہا جائے کہ عالیٰ حجاب! آپ کی فلاں فلاں بیٹیاں دراصل آپ کی نہیں تو وہ کہت آکر ہو کر غزانے لگ جائیں گے میکن افسوس! مدد افسوس! ان سیاہ پوش اور سیاہ مولاناوں نے ہمارے سیدالابیان، کی شانِ اقدس میں بھی ایسی گستاخی سے گریزدی کیا۔ قیامت کے دن ان لوگوں کا گریبان ہرگاہ اور حضورؐ نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کا ہاتھ ہو گا۔ خدا کے پیارے بھیؐ کو ایسی ایدا پہنچانے والے کبھی بھی اپنے انہام سے پنج نہیں سکیں گے۔

رعن کے جراحت سے متاثر ہونے کے باوجود مولانا مودودی مر جنم نے بھی ان لوگوں پر سخت لعن طعن کی ہے جو حضورؐ کی صاحبزادیوں کا انکار کرتے ہیں۔ آیتِ حجاب کی تغیریں لمحے میں چادری مجتہدین جانتے ہیں کہ اس سے نصرت "توہین رسالت کا غنیمہ منش" سُست پڑ جائیگا ہیں :

"اللہ تعالیٰ فرماتا ہے" اے نبی اپنی بیویوں اور بیٹیوں سے کہو۔ یہ الفاظ ان لوگوں کے قول کی طبقی تردید کر دیتے ہیں جو خدا سے مخفف ہو کر بے تکلف یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ نبی صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہْ وَسَلَّمَ کی صرف ایک صاحبزادی حضرت فاطمہؓ نبی اور باقی صاحبزادیاں حضورؐ کی اپنی مٹلبی بیٹیاں نہ ہیں بلکہ گلیلہ تھیں۔ یہ لوگ تھسب میں اندھے ہو کر یہ بھی نہیں سوچتے کہ اولاد رسول کے نسب سے انکار کر کے وہ کہتے بڑے جرم کا ارتکاب کر رہے ہیں اور اس کی کیسی سخت جواب ہی انہیں آخرت میں کرنی ہوگی:

(تفہیم القرآن ملید چہماں صفحہ ۱۲، سورۃ الحجۃ)

"بناۃ رسول" سے انکار بارگاہ رسالت میں گستاخی کے مزرا دفت ہے شاید یہی وجہ ہے کہ شاید یہی وجہ ہے کہ

کہ ڈاکٹر یاد حسین ساتی صاحب نے ہنایت ہمدردانہ انداز میں اپنے شیعہ علماء و مجتہدین کوڑا دیا ہے کہ

"اگر شیعہ علمائے کرام اپنی معتبر کتب کی تحریر دن کے مطابق نبی علیہ السلام

## بناتِ رسول اور قرآن :

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لَا زُولْجَدْ وَبِنَتْكَ دُسَّاً وَالْمُؤْمِنُينَ يَدْبَنَ  
عَلَيْهِنَّ مِنْ حَلَّاً پِيَمْهَنَ۔ (سورہ الحزاب)

ترجمہ، اے نبی! اپنی ازادی اور اپنی بیٹیوں اور اپنی ایمان کی عروتوں سے کہہ کر پادریوں کے گھونٹھٹ نکال بیا کریں۔ (ترجمہ مقبول شیعہ مطیوعہ انعام کیلڈ پرشن بنگرا ص ۳۷۸)  
اس آیت سے واضح ہے کہ حضور صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کی بیویاں اور بیٹیاں ایک سے زیادہ  
ستیں ورنہ جمع کے صنف کی وجہ بھی کوئی نہیں تھی۔ لفظ بنات جمع تلفت ہے۔ (لطاحہ تفسیر  
رُوح المعانی) قرآن مجید کی اس واضح اور محکم دلیل سے فزار کے لیے منکرین بنات نے  
کمی ایک نغوادر بودے ایرادات کا ہمارا جس رکھا ہے لیکن ان کی حیثیت تاریخ عکبوت سے  
زیادہ نہیں۔

**شیعہ اعتراض نمبر (۱) :** آیت پر وہ میں لفظ "بنات" داتی جمع کا صیغہ لے کیں  
**شیعہ اعتراض نمبر (۲) :** یہاں جمع کا صیغہ مفعن تقطیم کے لیئے ہے۔ درصل مزاد  
صرف ایک بیٹی فاطمہ ہے۔

**جواب :** (۱) یہ تاویل انہائی جاہل از ہے۔ اس آیت کریمہ میں احکام تکلیفیہ یاں  
ہو رہے ہیں۔ عورتوں کو پر وہ کامکم دیا گیا ہے۔ یہ مقام درج و تناہیں ہے۔ اتنی تسلیم کیتی  
کوئی قریسہ موجود ہوتا تو اگل بات تھی لیکن میاں کوئی قریسہ بھی موجود نہیں۔  
(۲) خوف زیادی کا اگر جمع تقطیمی ہوتی تو قُلْ لَا زُولْجَدْ میں کاف ضمیر خطاب میں فرار  
کیوں، بتا گیا۔ خطاب مریم علیہ السلام تمام دنیا کی عورتوں سے برگزیدہ ہیں۔ قرآن میں وَ  
خَطَّبَ هُنَّا لِنَسَاءِ الْعَالَمِينَ ہے لیکن کاف ضمیر مفرد لایا گیا ہے۔

(۳) جس طرح لفظ "ازواجِہ" سے واضح ہے کہ رسول کی بیویاں ایک سے زیادہ تھیں  
اسی طرح "بنات" کی تعداد بھی ایک سے زیادہ ہے۔ اگر "بنات" جمع تقطیمی سمجھ کر ایک  
بیٹی ماڈ گئے تو ازواج بھی ایک ہی باتی پڑے گی۔ اگر ازواج زیادہ ہیں تو بنات بھی زیادہ ہیں

جس طرح کوئی شخص ایک زوجہ رسول کو مانے بغتہ کا انکار کرے تو وہ اس آیت کا منکر  
اور کافر ہے اسی طرح بغتہ صاحبزادیوں کا انکار کرنے والا بھی منکر قرآن اور کافر بھاجا جائیگا۔  
(۴) مشہور شیعہ مفسر طائفۃ الشہ کاشانی اپنی تفسیر حلاصۃ المہنج فارسی مطبوعہ تہران ص ۵۲  
میں اس آیت کے تحت "بنات" کا معنیتم بیٹیاں ہی لکھتا ہے۔ اگر حسنہ کی ایک سے زیادہ تھیاں  
نہ تھیں تو اس نے تصریح کیوں نہ کی کہ یہاں جمع تقطیمی مزاد ہے۔

**شیعہ اعتراض نمبر (۲) :** لفظ "بنات" میں حضرت فاطمہ اور ان کی بیٹیاں (حضور  
کی نواسیاں) شامل ہیں کیونکہ نواسیوں اور پوتیوں کیلئے بھی قرآن میں لفظ "بنات" استعمال  
ہوا ہے۔ دیکھئے آیت حرام۔

**جواب :** اس آیت مبارکہ میں پر وہ کامکم دیا گیا ہے۔ زوہل آیت کے وقت حسنہ  
کی کوئی جوان بالغ نواسی موجود ہی نہیں تھی تو ان سے خطاب کیا؟ یہ تکلفی خطاب ہے  
غیر ممکن تواں آیت کا مخاطب ہو ہی نہیں سکتا۔

**شیعہ اعتراض نمبر (۳) :** زوہل آیت جواب کے وقت سیدہ رقیۃ، سیدہ زینب،  
اور سیدہ ابیم کلثوم وفات پاچھی تھیں۔ ان کی رحلت کے بعد یہ آیت نازل ہوئی اسیلے اس  
آیت میں لفظ "بنات" سے مراد یہ لڑکیاں نہیں بلکہ صرف حضرت فاطمہ مزاد ہیں۔

**جواب :** یہ آیت جواب سورہ احزاب میں ہے۔ سورہ احزاب کا ترتیلی نمبر ۹۰ ہے  
سورہ احزاب کے بعد سورہ محنتہ نازل ہوئی۔ پھر سورہ الشاہد، پھر سورہ الازلۃ پھر سورہ  
الحدید پھر سورہ تحدید پھر سورہ الرعد، پھر سورہ الرحمن پھر سورہ الدھر، پھر سورہ الطلاق پھر سورہ  
البشقون پھر سورہ الحشر، پھر سورہ النور، پھر سورہ آنکھ پھر سورہ المنافقون پھر سورہ الحجاد،  
پھر سورہ الحجرات پھر سورہ سحر، پھر سورہ الشان، پھر سورہ الصافہ، پھر سورہ الجمعرات  
افتتح نازل ہوئی۔ سورہ لستع شہر میں سلسلہ حدیبیہ سے واپسی پر نازل ہوئی۔ ظاہر ہے  
اس سے بہت پہلے سورہ احزاب نازل ہوئی۔ بقول مفسرین سورہ احزاب شہر میں نازل تھی  
(تفہیم القرآن جلد چہارم ص ۲۵)۔ میعاد القرآن جسٹس محمد کرم شاہ الازہری جلد چہارم ص ۱۶ اور دوسری بیہی  
شہر تک سیدہ زینب بنت رسول اللہ سیدہ ابیم کلثوم بنت رسول اللہ اور سیدہ فاطمہ

بنتِ رسول اللہ زندہ تھیں۔ صرف سیدہ رقیہ بنتِ رسول اللہ ﷺ میں رحلت فرمائی تھیں  
لہذا ثابت ہوا کہ اس آیت میں لفظ "نَبَاتٌ" کی مصدقہ یہی صاحزادیاں تھیں جو کہ زندہ تھیں۔  
**شیعہ اعتراض نمبر ۲۴)**، تمام مسلمان عورتیں ہی تو نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام کی سیلیاں ہی  
ہیں؛ نبات سے مراد مسلمان عورتیں بھی تو ہر سمجھتی ہیں۔

**جواب :** جب حصہ اور تعجب کی پڑی آنکھوں پر بازہ صلی جائے تو قرآن کے ایسے ہی  
مطاب بیان ہوتے ہیں۔ کچھ عقل کے ناخن میں اگر "نبات" سے مراد تمام مسلمان عورتیں ہیں تو  
آیت میں موجود لفظ "نَبَاتٌ مُّرْمِنٌ" کا کیا مطلب ہے؟  
**شیعہ اعتراض نمبر ۲۵)** : اگر حضورؐ کی یہ حقیقتی صاحزادیاں تھیں تو مبارکہ کے دقت  
حضرت سیدہ فاطمہؓ اور حضرت حینؑ کے علاوہ ان بیٹیوں کو اپنے ساتھے کر میدان میں  
کبوں نہ لائے۔

**جواب :** یہ اعتراض "نَبَاتٌ مُّرْمِنٌ" کی قسم کا ہے۔ نب مبارکہ ہوا نہ حضورؐ کی کوئی  
ساتھ نیکی پاہر تشریف لانے۔ یہ سب ڈاکھلوں سے ہیں اور مکذوبہ روایات ہیں کہ حضورؐ نے حضرت  
علیؑ، حضرت فاطمہؓ اور حضرت حینؑ کو ساتھ لیا اور کھلے میدان میں نکل آئے۔ اب علم جانتے  
ہیں کہ بخزان کے عیسائیوں کا وفد ۶۹ھ میں مدینہ آیا۔

(ابن علدون جلد ۲ ص ۵۵ طبع بیروت)

حضرت اللہ علیہ وسلم سے بحث دیکھیں کے بعد عیسائی اسلام قبول کرنے پر فائدہ  
نہ ہوئے۔ آپ نے مبارکہ کی دعوت دی۔ ان کے امیر سید اور شیر عاقب نے آپس میں مشروہ  
کے بعد مبارکہ کرنے سے انکار کر دیا اور اسلام بھی قبول نہ کیا۔ اپس دوٹے لگئے تو حضورؐ کے  
کہا کہ ہم آپ سے صلح کرنا چاہتے ہیں آپ نے ان سے دو ہزار ٹلنے سالانہ ایک اونچی چاندی  
کی دصیل کی شرط پر صلح کر لی۔

تفصیل کے لیے دیکھئے ارشاد اساری شرح صحیح البخاری جلد ۲ ص ۲۳۳ علامہ سلطانی  
اگر ان بھوٹی روایات کو جن میں سیدہ فاطمہؓ، حسینؑ اور حضرت علیؑ کوے جانے کا ذکر ہے  
تسلیم کر دیا جائے تو ہم پوچھتے ہیں کہ اس وقت حضورؐ اپنے حقیقی بیٹے حضرت ابراہیمؑ کو کبھی

نہ ساختے گے جو کہ مبارکہ کے دقت زندہ تھے۔ ان کی پیدائش جمادی الاول سنہ میں  
اور دنات ۲۹ ربیوال سنہ میں ہوئی۔ کل اٹھارہ ماہ تھر۔ (جیات رسالت اب راجح محدثین ص ۲۸)  
نیز یہ اعتراض اس وجہ سے بھی پچھہ ہے کہ ۲۹ میک سیدہ زینب اور سیدہ ام کلثوم  
بھی رحلت فرمائی تھیں۔

نباتِ رسول "پر قرآنی شہارت اور بغوی شیعی ایجادات کے ابطال کے بعد اگر اس  
مسئلہ کا سیرت و تاریخ کی روشنی میں جائزہ لیا جائے تو حقیقت اور بھی اظہر من انش جاتی  
ہے جو لوگ یہ جھوٹا پر دیکھیا کرتے ہیں کہ سیدہ زینبؑ۔ رقیۃؓ اور ام کلثومؑ کے حقیقتی بناہ  
رسولؐ ہونے کی روایات متواتر ہیں، میں دوہ جاہل مطلق ہیں بلکہ علم سے دُور کا بھی واسطہ  
ہیں۔ مذکورین دفترِ ان رسول کے مذہب پر شیعہ عباس فتحی شیعہ کی کتاب منتہی الامال میں اپنیہ  
یہ اپنے فراہی کے مذہب جو ذیل دو شرخ تفہیم کی حیثیت رکھتے ہیں:

فَزَرَ زَنْبُ بْنِي قَاسِمَ وَابْرَاهِيمَ اسْتَ  
پِلْ طَاهِرَ وَطِيبَ زَرَاهَ تَقْلِيمَ اسْتَ  
بَا فَاطِمَهؓ وَرَقِيَّةَ وَأُمَّ كَلْثُومَ !!

زینبؑ، شرار تراسر تلیمَ اسْتَ

یعنی "بھی کیم کے بیٹے قاسم اور ابراہیم ہیں جن کو تقلیم کے طور پر طاہر اور طیب کہتے  
ہیں۔ پھر (بیٹیوں میں) فاطمہؓ، رقیۃؓ اور ام کلثومؑ کے ساتھ زینبؑ کو شمار کر کر تجھے  
علم سے کوئی واسطہ ہے"

تم معتبر کتب اس امر کی شاہد ہیں حضور سرور دو عالمؑ کی صاحزادیاں چار تھیں اور  
چاروں ام المؤمنین خدیجہ الکبریؑ کے بیٹن سے تھیں۔

۱۔ قدیم ترین سیرت نگار محمد بن الحنفیہ ہے:

"ابراهیمؑ کے سوانحی کی تمام اولاد خدیجہؓ کے بیٹن سے پیدا ہوئی اور

ان کے نام یہ ہیں: قاسم اور طاہر و طیب۔ زینبؑ اور رقیۃؓ اور ام کلثومؑ

اور فاطمہؓ"

(سیرت ابن حیان جلد اول صفحہ ۲۰۲)

المطهر ولدت مني القاسم وفاطمه ورقية و

ام كلثوم زينب ”

۲۔ ”تفصیل المقال فی احوال الرجال“ از علامہ عبداللہ ما مقانی طبع جدید بخط اشرف صفوی  
”ان کتب الفریقین مشحونہ بانها ولدت للنبو صلی اللہ علیہ وسلم  
اربع بنات زینب وأم كلثوم وفاطمة ورقیہ ..... دبتاتہ  
فادرکن الاسلام وہاجرت معہ وابتعنه امن بہ۔

”فریقین (ابل سنت اور شیعہ) کی کتابیں بھری پڑی ہیں کہ حضرت خدیجہؓ کے بطن  
سے حضورؐ کی چار بیٹیاں زینب، ام کلثوم، حاطمؓ اور رقیہ پسیا ہوئیں .....  
آپ کی بیٹیاں اسلام لا ایں۔ حضورؐ کے ساتھ اہجرت کی اور حضورؐ کا اتباع کیا۔  
 واضح رہے کہ علامہ عبداللہ ما مقانی شیعہ کا شہرہ آفاق ماہر فن مجال ہے، مگر کافی مصدقہ  
پڑھنے کے بعد چند کم علم ملاؤں کا یہ کہنا کہ راوی ضعیف ہیں یا روایت ثقہ ہیں۔ دھڑائی  
کے سوا کچھ نہیں۔ نیر پوشیدہ نہ رہے کہ جس روایت سے الکار کرنے کے لیے شیعہ یہاں  
کرتے ہیں کہ اس کا رادی شنی ہے۔ جھوٹ کہتے ہیں۔ تحقیق سے علمائے اہلسنت نے ثابت  
کیا ہے کہ چار بیٹیوں والی روایت کا راوی مسعود بن صدقہ جو امام حبیر صادق سے روایت  
کرتا ہے سکھ بند شیعہ ہے۔ عرض جان پھر انے کے لیے علمائے شیعہ اسے شنی کہ دیتے ہیں  
اور کسی راوی کو ”تری“ کہہ دیتے ہیں مالاگہ ان جاہلوں کو یہ علم نہیں کہ ”تری“ بھی شیعی کا  
ایک فرقہ ہے۔ ملاحظہ ہو کتاب فرق الشیعہ از علامہ زنجی شیعہ۔

۳۔ مناقب ابن شہر آشوب جلد ا صفحہ ۱۴۱ طبع جدید۔

”د اولاده“ صلی اللہ علیہ وسلم من خدیجه القاسم وعبداللہ وهما  
الطاہر والطیب داریع بنات زینب، رقیہ وام کلثوم وفاطمہ“  
علامہ ابن شہر آشوب شیعہ نے لکھنے واضح الفاظ میں نام لے کر کہ دیا ہے کہ ”اربع بنات“  
اولاد رسول تھیں اور سیدہ خدیجہؓ کے بطن سے تھیں۔ اس سے ان لوگوں کی سہوات کی قسمی  
کھل جاتی ہے جو کہہ دیتے ہیں کہ یہ حضرت خدیجہؓ کی بہن کی رذکیاں تھیں۔

(۱۲) علم الانساب کا مشہور ماہرہ شام بن محمد بن السائب کبھی کہتا ہے:  
”ملکیں برت سے قبل بیوی کے ہاں سب سے پہلے قائم پسیدا ہوئے  
پھر زینب پھر رقیہ اور پھر ام کلثوم“  
(طبقات ابن سعد جلد اول ص ۱۳۳)

نیز ثبوت کے لیے ملاحظہ ہو:

(۱۳) زرقانی شریعت جلد سوم ص ۱۹۳

(۱۴) جوامع السیرۃ غلامر ابن حزم اندلسی ص ۳۸۰-۳

(۱۵) تفسیر روح البیان جلد سوم ص ۱۵۶

(۱۶) سمش التواریخ جلد اول ص ۱۱۳

(۱۷) سیرت محلیہ مطبوع مصر مصنف علی بن بران الدین محلی

طبری جلد ۲ ص ۳۱۱

(۱۸) طبقات ابن سعد جلد ۸ صفحہ ۱۳۳ آتا ۱۶

(۱۹) الاستیغاب جلد ۲ صفحہ ۱۸

(۲۰) کتاب المحر صفحہ ۷۹، ۲۵۲۰

## ارجحہ بنات رسول کا ثبوت شیعہ کتب کی روشنی میں:

اب ہم وہ اہم روایات پیش کرتے ہیں جو شیعہ حضرات کی چوڑی کی کتب میں موجود ہیں۔  
بھی وہ روایات ہیں جن کی وجہ سے شیعہ مناظرین بیشہ ”بنات رسول“ کے موضوع پر علمائے  
ابل سنت سے مناظرہ کرنے سے گھرا تھے ہیں اور اگر ان کو اس موضوع سے داسطہ پڑ جائے  
 تو بیشہ منہ کی کھاتے ہیں۔

(۱) ”خلال“ شیخ صدوق جلد ۲ صفحہ ۱۶۸ پر مرقوم ہے

”وقال رسول الله يا حمیرا فان اله نعمالی بارک في الولد  
فإن حديجه رحمها الله ولدت مني طاهرا وهو عبد الله وهو

۳۔ تتمہ المنشی جلد اسخنہ ۲ پر موجود ہے۔

"وابوالحاصل بن ریبع قریشی زوج حضرت زینب دختر رسول

درستہ ۱۳ دفات کرد"

علاوہ ازیں درج ذیل شیعی کتب "بنات رسول" کے ثبوت کے لئے ملاحظی کی جا سکتی ہیں۔ طوالت کے خوف سے ہم صرف ولے تحریر کرنے پر اكتفی کرتے ہیں۔

۵۔ منقی الامال شیعہ عباس قمی شیعی مجتهد طبع تبریز جلد اسخنہ ۱۰۸

۶۔ تنقیح المقال من فضل النساء صفحہ ۳

۷۔ سلک الاقام تنقیح شرائع الاسلام صفحہ ۵۳۲ مصنف احمد شامی شیعی شہید شانی

۸۔ تحفۃ العوام فتنیم صفحہ ۱۱۲

۹۔ حیات القربی ج ۲ صفحہ ۴۸، صفحہ ۵۶۰، صفحہ ۳۱۱، صفحہ ۵۹۲، صفحہ ۱۱۵، صفحہ ۸۹

۱۰۔ اصول کافی مصدقہ امام غائب صفحہ ۲۶۸

۱۱۔ جلاء الحسین ملا باقر مجلسی صفحہ ۳۵۳، صفحہ ۱۱۲

۱۲۔ تہذیب الاحرام ج ۱ صفحہ ۱۵۳ کتاب الصعلوہ مصنفہ علامہ طوسی مطبوعہ ایران  
تیریاب الصعلوہ علی الاموات صفحہ ۲۱۵

۱۳۔ استبصار ج ۱ صفحہ ۲۳۵ مطبوعہ لکھنؤ۔

۱۴۔ مرأۃ العقول شرح الاس رسول ج ۱ صفحہ ۲۵۲

۱۵۔ صافی شرح اصول کافی کتاب الحجۃ ج ۳ صفحہ ۱۳۴ مصنفہ ملا نعیم قزوینی۔

۱۶۔ فروع کافی ج ۱ صفحہ ۲۲۱ مطبوعہ تہران

۱۷۔ شرح بیخ البلاعنة فیض الاسلام سید علی نقی صفحہ ۵۱۹، صفحہ ۹۶۰

۱۸۔ تذکرة المصنفین صفحہ ۶

۱۹۔ کشف التمہ فی معرفۃ الائمه علامہ اردبیلی جلد ۲ صفحہ ۱۳۹ طبع جدید مطبعہ علیہ قم۔

۲۰۔ زاد المعاد ملا باقر مجلسی مطبوعہ تہران صفحہ ۱۶۵

۲۱۔ قربی الاسناد صفحہ آخری سطر

۲۲۔ مجلس المؤمنین مطبوعہ تہران قاضی فرمادل شوستری صفحہ ۸۹

۲۳۔ من لا يحضره الفقيه مطبوعہ ایران مصنفہ شیخ صدقہ طبع جدید صفحہ ۵۲۶

۲۴۔ تفسیر خلاصۃ الملحیح فارسی مطبوعہ طہران ملائیح اللہ کاشانی صفحہ ۵۳۳ سطر ۳۵ تفسیر سورۃ احزاب۔

۲۵۔ بیخ البلاعنة مطبوعہ لاہور جلد اول ترجمہ ریسیس احمد حسپی رافقی ندوی صفحہ ۱۹۷

۲۶۔ منشعب الموارث شیخ مفتخر حاجی محمد ہاشم بن محمد علی خراسانی مطبوعہ تہران صفحہ ۲۲۳ صفحہ ۲۵۵

۲۷۔ اعلام الرأی یا علام البیڈی مصنفہ علی بن حسن طرسی مطبوعہ ایران صفحہ ۱۱۱

۲۸۔ تفسیر مجعیں البیان مطبوعہ ایران مصنفہ شیخ طرسی جلد ۵ صفحہ ۸۳ آنیز جلد ۳ صفحہ ۲۳۳

۲۹۔ ذیزع عظیم مصنفہ خان بہادر مولوی اولاد حیدر فرق بلگرامی راضی مطبوعہ گفت خانہ  
اثنا عشری لاہور صفحہ ۳۲۷

۳۰۔ مفاتیح الجان مطبوعہ تہران مصنفہ شیخ عباس قمی صفحہ ۱۱۷

۳۱۔ مناقب اہل ابی طالب جلد سوم صفحہ ۱۵۱

۳۲۔ اہلی شیعہ طوسی صفحہ ۱۱۲

۳۳۔ رجال کشی مطبوعہ مصطفویہ بیہی مصنفہ علامہ کشی صفحہ ۲۱۷

۳۴۔ انوار النعمانیہ مطبوعہ تہران صفحہ ۱۲۲ مصنفہ سید لغفت اللہ جزاری

انتے زبردست دلائل کے باوجود علماء شیعہ "میں نہ مانوں" کی روٹ لگائے جائے ہیں۔

ہیں کبھی اپنی کتابوں کو غیر معتبر کہا شروع کر دیتے ہیں کبھی کہہ دیتے ہیں کہ ہمارے علمائے در اصل سینوں کی کتابوں سے یہ روایتیں نقل کی ہیں اسیلئے ہم نہیں مانتے۔ کبھی کہتے ہیں ہمارے علماء و مورخین نے حکومت وقت کے ڈرے سے ان رواؤں کو اپنی کتابوں میں جگہ دی ہے۔

غرض بحثت بحثت کی بولیاں بولتے ہیں۔ ہم کہتے ہیں کہ ہم نے قرآن مجید، سیرت، تذکرے اور آپ کی کتب معتبرہ سے "اربعہ بنات رسول" کو بدلائی ثابت کیا ہے۔ اگر آپ پھر بھی

انکار پر بندی میں تو براہ مہربانی

راں کسی معتبر کتاب میں معتبر رواست یا قول امام سے مستند ہوئے کے ساتھ ثابت کرو کر

✓

حضور نے فرمایا ہو کہ سوائے فاطمہ الازہر کے میری کوئی اور بیٹی نہیں۔  
یا (۲) کسی مختبر کتاب میں معتبر روایت یا قول امام سے مستند حوالے کے ساتھ ثابت کرو  
سیدہ فاطمہ نے فرمایا ہو کہ میں اپنے والدین کی اکلتوی بیٹی ہوں اور یہ کہ میری کوئی اور  
بیٹی نہیں۔  
یا (۳) کسی معتبر کتاب میں معتبر روایت یا قول امام سے مستند حوالہ کے ساتھ ثابت کرو  
امم المؤمنین سیدہ خدیجۃ النبیری نے فرمایا ہو کہ سوائے فاطمہ کے میرے ہاں حضور سے کوئی  
بیٹی پیدا نہیں ہوئی۔

نہ فخر اٹھے گانہ تلوار ان سے پہلے یہ باز دمیرے آزمائے ہوئے ہیں  
سوال پیدا ہوتا ہے کہ ”بناۃ رسول“ سے انکار کا شوہش سب سے پہلے کس جنیث نے  
چھوڑا۔ تحقیق سے پتہ چلتا ہے کہ سب سے پہلا رافعی جس نے ”بناۃ رسول“ کے حقیقی ہونے  
کا انکار کیا وہ ابوالقاسم کوئی تاقا جو ۵۲ میں مر۔ اس نے اپنی تاب الاستغاثۃ فی  
بدع الشلاۃ میں یہ لغو نظریہ پیش کیا کہ سیدہ زینبؓ سیدہ رقیۃؓ اور سیدہ ام کلثومؓ  
حضور علیہ السلام کی حقیقی بیٹیاں نہیں تھیں بلکہ ”ربیعہ“ تھیں۔ مشہور شیعہ علماء عبد اللہ بن عقال  
نے ”تسبیح المقال“ ص ۹ پر ابوالقاسم کوئی کے کس باطل قول کی اچھی طرح تردید کرتے  
ہوئے لکھا ہے :

”ابوالقاسم کوئی کا الاستغاثۃ فی بدع الشلاۃ“ میں یہ قول کہ زینبؓ  
اور رقیۃؓ بیٹیاں نہیں تھیں بلکہ ربیعہ تھیں۔ ”قول بلا دلیل“ ہے مخفی  
اپنی اجتہادی رائے ہے جس کی نصوص کے مقابلہ میں حیثیت مکری  
کے جائے کے برابر نہیں۔ سُنّت فرقہ میں حضور کی چار بیٹیوں  
پر نصوص موجود ہیں اور شیعوں کے پاس اپنے ائمہ کے قول موجود  
ہیں کہ رسولؐ خدا کی بیٹیاں چار تھیں۔“

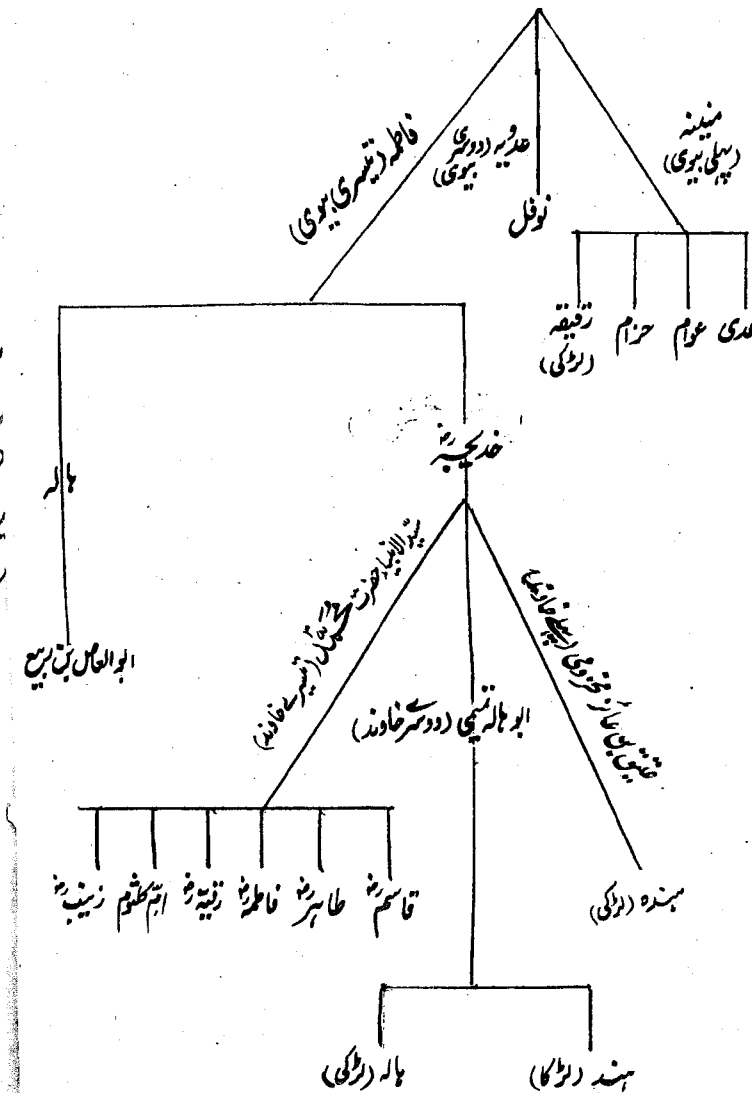
اکثر علماء شیعہ نے صرف ابوالقاسم کوئی کی سفوات پر تنقید کی ہے بلکہ اسے  
بے دین قرار دیا ہے۔ شیخ عباس نقی شیعہ عالم تہمتہ المحتہ ص ۱۹ میں لکھتا ہے :

”ابوالقاسم کوئی علی بن احمد بن موسی وفات یافت و اور آخر  
عمر مذہبیش فاسد شدہ بود و کتابہ ایسا یار تالیف کرد و یہم از  
کتابہ اے ابوالقاسم کوئی کتاب الاستغاثۃ است۔“  
یعنی ابوالقاسم کوئی آخری عمر میں بے دین ہو گیا تھا۔ اس نے بہت سی کتابیں تصنیف کی ہیں  
اور اس کی کتب میں سے ایک کتاب ”الاستغاثۃ“ ہے۔  
اسی طرح شیعی علامہ آقا میر نقد الرجال ص ۲۲۶ پر لکھا ہے :

”ابوالقاسم کوئی رجل من اہل الکوفہ کان یقول من اہل ابی طالب  
و غلامی آخر عمر کا وہند مذہبہ و حصن کتب کثیرہ اکثرہا علی الفناد۔  
ابوالقاسم اہل کوہہ میں سے ایک شخص تھا جو آخر عمر میں بے دین ہو گیا تھا۔ اس نے  
بہت سی کتابیں تصنیف کیں جن میں سے اکثر فاسد و باطل ہیں۔

اگرچہ ابوالقاسم کوئی جیسے بے دین کی خرافات و ہزاریات قابل توجہ نہیں تھام اکثر  
بہلما شیعہ کے اس نظریہ پر اصرار کی وجہ سے ہم اس امر کا علم الالباب کی روشنی میں مخترا  
جاہزہ بنتے ہیں۔ ام المؤمنین سیدہ خدیجۃؓ کے والدِ محترم خاک خولید بن اسد کی تین بیویاں  
خیں۔ منیتہ عدویہ اور فاطمہ۔ بیوی بیوی سے تین ائمہ اور ایک لڑکی پیدا ہوئی۔ دوسری  
بیوی سے ایک لڑکا نو فل پیدا ہوا۔ تیسرا بیوی سے دولہ کیاں خدیجۃؓ اور ہالہ پیدا  
ہوئیں۔ ہالہ سے صرف ایک لڑکا ابوال العاص پیدا ہوا۔ سیدہ خدیجۃؓ الکبریٰ کا پہلا نکاح عتیق  
بن عائز مخدومی سے ہوا جس سے ایک لڑکی ہندہ پیدا ہوئی۔ سیدہ خدیجۃؓ کا دوسرا نکاح  
ابوالله بن زدارہ تیسی سے ہوا جس سے ایک لڑکا ہندہ اور ایک لڑکی ہالہ پیدا ہوئی۔  
ابوالله کے انتقال کے بعد سیدہ خدیجۃؓ کا نکاح سیدہ الانبیاء حضرت محمد صلی اللہ علیہ  
وسلمؐ سے ہوا جن سے قاسمؐ طاہر اور چار حصہ زیارتیں رقیۃؓ ام کلثومؐ اور  
فارطہ پیدا ہوئیں۔ سیدہ زینبؓ بنت رسول اللہ کا نکاح ان کی خالہ ہالہ کے رٹکے  
ابوال العاص بن ریت سے ہوا۔ انساب کی تفصیل کتاب سنب قریش مصعب بن بیری  
ص ۳۲۔ جیات التقدیب ملابقر مجلس شیعہ جلد دوم اور کشف الشمیر فی معزفۃ الائمه

### خویلید بن اسد بن عبد العزیز بن قصی بن کلب



”ثوقال الجارى حدثنا اسماعيل بن خليل أخبرنا على بن سحر عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشه استاذنا  
حاله بنت خوبلد اخت خديجه على رسول الله فعرفت  
استذان خديجه فادتاع فقال اللهم هالة فغرت فقلت  
ماذك من عجوز من عجائز قد ليش حمرا الشفتين  
هلكت فى الماء ابدل لك الله خيرا منها و هكذا ادعوا مسلم  
عن سعيد بن سعيد عن على بن سهر“

(البداية والنهاية جلد ۳ صفحه ۱۲۸)

”امام بخاری نے کہا کہ سیدہ عائشۃؓ سے روایت ہے کہ حالم بنت خویل نے جو خدیجہؓ کی ہن عین حضورؐ کے گھر آنے کی اجازت طلب کی۔ (چونکہ حال خدیجہؐ سے مشابہ تھیں) حضورؐ نے سمجھا خدا مجھے اجازت طلب کر رہی ہے پس حضورؐ تیار ہوئے پھر فرمایا اے اللہ! یہ تو ہمارے۔ عائشہؓ کہتی ہیں کہ مجھے غیرت آئی میں نے کہ قریش کی ایک بُرڈھی عورت کو آپ کیا یاد کرتے ہیں جو سُرخ چہرے والی بھی۔ عرصہ گزارا وہ فوت ہو چکی۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو اس کا نعم المبدل بھی عطا کر دیا ہے۔ اسی طرح سے مسلم نے روایت کی ہے“

اس روایت سے ظاہر ہے کہ:

(۱) یہ مدینہ کا وائد ہے کیونکہ ہالہ بنی اکرمؐ سے اجازت مانگ رہی ہے اور استیزان کا حکم مدینہ میں نازل ہوا جبکہ سیدہ خدیجہؓ بہت عصہ قبیل مکہ میں نام الحزن کو حللت فرمائی تھیں۔

(۲) یہ واقعہ اس وقت پیش آیا جب سیدہ عائشہ صدیقہ بیت رسول میں موجود تھیں حالانکہ واضح ہے کہ سیدہ عائشہ حضرت خدیجہؓ الکبریؓ کی وفات کے بعد رسول اکرمؐ کے نکاح میں آئیں۔

(۳) روایت میں هملت فی الدھر سے بھی واضح ہے کہ حضرت خدیجہؓ کا وصال مددتوں پہلے ہو چکا تھا۔

جب یہ ثابت ہو گیا کہ ہالہ حضرت خدیجہؓ کی حیات میں فوت ہی نہیں ہوئی تو پھر حضرت خدیجہؓ کا اپنی ہن کی بیٹیوں کو اپنے گھر میں لانے کا کیا مطلب؟ اگر یہ کہا جائے کہ ہالہ کے خاوند کے فوت ہونے پر ہالہ اپنی بیٹیوں کو لے کر اپنی ہن خدیجہؓ کے گھر آگئیں تو اس بے شکی بات کا بھی ثبوت چاہیے۔ تاریخ کی کسی کتاب سے ثابت نہیں کہ بیت رسول میں حضرت خدیجہؓ کے ساتھ ہالہ بھی رہائش پذیر تھیں۔ یہ سب خالق سے فرار کے ہمانے ہیں۔

علمائے شیعہ ”بناتِ رسول“ کے مسئلہ میں عجیب تھے میں مبتلا ہیں۔ ہر ایک کی اپنی

ڈھنی ہے اور اپنا اپناراگ ہے۔ ایک کہتا ہے کہ یہ بیٹیاں ہالہ کی نہیں بلکہ حضرت خدیجہؓ کے پہلے خاوند سے تھیں اور سراحتا ہے۔ نہیں! شیعہ مجتہد مولوی ناصر حسین کا فتویٰ ملاحظہ ہے کہ کوئی دوسرا شوہر ہنریں تھا۔ شیعہ مجتہد مولوی ناصر حسین کا فتویٰ ملاحظہ ہے کہ

”مع قول ہی ہے کہ جناب خدیجہ سلام اللہ علیہا کا کوئی شوہر سوائے جناب رسالت امّ صلی اللہ علیہ وسلم کے نہ تھا۔“

(بخاری الموقول مصنفہ مرزا یوسف الحنفی ص ۹۷)

تیرا کہتا ہے حضرت خدیجہؓ کے حضور اکرمؐ سے نکاح سے پہلے عین خودی اور ابوہالہ التیمی سے درف نکاح بھرئے بلکہ اولاد بھی ہوئی۔

”حضرت خدیجہؓ کے ہاں عین سے ایک لڑکی ہندہ پیدا ہوئی اور ابوہالہ سے ایک لڑکا ہند پیدا ہوا؟“

(انوار لغایت جلد ا صفحہ ۲۳۴۔ مشہور شیعہ محدث شیعہ منت اللہ الجرجاری)

جب شیعہ حضرت دیکھتے ہیں کہ سیدہ خدیجہؓ کے ہاں پہلے شوہر دن سے بھی زینب رقیہ اور ام کلثوم نامی کوئی لڑکیاں پیدا نہیں ہوئیں اور ہالہ کی بھی ایسی کوئی لڑکیاں تاریخ سے ثابت نہیں اور ان کی احتجات الکتب میں ”زینب بنت رسول اللہ“ رقیہ بنت رسول اللہ اور ”ام کلثوم بنت رسول اللہ“ جیسے الفاظ بھی جگہ جگہ ملتے ہیں تو ان بیچاروں کی حالت بڑی دیدنی ہوتی ہے۔ ز پائے دستیں سبجاءے ماندن۔ کبھی قرآنی آیت کی تاویلات کرتے ہیں کبھی ”بنت“ کے معانی پذلے کی لکھشیں کرتے ہیں۔ کبھی اپنی روایات سے انکار کرتے ہیں۔ کبھی سیدہ خدیجہؓ کو ”باکرہ“ ثابت کرتے ہیں۔ جب کچھ بن نہیں آتی تو دلالتکوحا المشرکین کا سہارا یلتے ہیں۔ ڈوبتے کو تینکے کا بھارا۔ اس لغوتا دیل کا تفصیلی جواب تو ریس اختریہ باہ علامہ فیض عالم صدیقی نے آئندہ سطیر میں دیا ہے۔ برداشت ہم معتبر میں سے صرف اس تدر پر چھٹے کی جشارت کرتے ہیں کہ جس ابوطالبؓ کو مسلمان ثابت کرنے کے لیے ایسی چوٹی کا زور لگاتے ہو۔ اس نے اپنی بیٹی ام کا نکاح غیظ مشرک اور مذہبی رسولؐ، ہیرون وہ سے کیوں کیا؟ ابوطالبؓ کو ”ولانکھو المشرکین“ کیوں نظر نہ آیا؟ الہالہ حضرت علیؓ کی

# مفت دہمہ

از قلَّةِ جَهَابٍ دَلَّدَ سَبَطَيْنَ لَهُنْوَیْ عَذَّلَهُ

"رفض" اور "اتباع سنت" کے باقی روابط دین حنفیت کی سہیت اجتماعیہ میں غیر معمولی اہمیت اختیار کرتے چلے جا رہے ہیں آپ اپنے نفس کو فریب کریجئے کہ یہ ایک دوسرے کے جانشہ عاشق ہیں لیکن اندر وہ خانہ جو حقائق عالم شباب پر ہیں وہ خوفناک بھی ہیں اور دردناک بھی۔

"رفض" اور "اتباع سنت" کے مابین تعلقات کا سب سے بڑا سرچشمہ "اسلام" ہی تو ہو سکتا ہے مگر "اسلام" کے بنیادی نظریات ہم ایک ایک دوسرے تک کون سی اصطلاح میں اور کس زبان میں پہنچائیں؟ "تجید باری تعالیٰ" اور "ختم نبوت" اسلام کے وہ بنیادی نظریات ہیں جو اسلامی تاریخ کے کسی بھی دوریں مشکوک شستہ نہیں۔ اور نہ ہی ان عقائد پر بحث کی مزدورت بھی جاتی ہے مگر اسلام کے یہ بنیادی نظریات ہم "رفض" کے نہایت تک پہنچانے سے قاصر ہیں اسیلے کہ:

۱. رفض میں "امور من اللہ امامت" بزم حوثیش "فقیہ نبوت" اور "فضل از نبوت" ہوتی ہے۔
۲. امراض عذریہ عبارتی ہر دوی ترتیب و تسلیش تیر محدثین صاحب رسوسی آف گورنمنٹ کالج لدھیانہ ص ۲۹

۳. امام حاضر و ناظر رہتا ہے۔ (الیفنا صفحہ ۲۰۵)
۴. وحی شرط امامت ہے اور ہر فیل امام دقوی امام تخت دھی الہی ہوتا ہے۔ (الیفنا صفحہ ۹۷)
۵. وجود امام میں موت نہیں ہے۔ (الیفنا صفحہ ۱۵۸)

دلاشت کا وجود تخلیق آدم سے بھی قبل کا ثابت کرتے ہو اور انہیں "دعت ذات العشیرة" کا نیز و بھی بناتے ہو انہیں "ولَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ" کیوں نظر نہ آیا؟ انہوں نے اپنی بہن ایک مشرک کے لکھ میں کیوں جانے دی؟ کیا اُس عالم ما کان و ما یکون "کو" دلا تکھوا الشرکین "کا علم نہیں تھا؟

ہم نے اجمالاً یہاں "مسنّہ بناۃ رسول" پر روشنی ڈالی ہے تاکہ قارئین کو اس سطر میں علماء شیعہ کی قلب ایزوں۔ لغتوں اور تاویلات اور باطل نظریات کا صحیح طریق پر ادراک ہو سکے۔

## محترم احمد فاروقی

۶۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح امام کا سایہ بھی نہیں ہوتا۔ (الیضا سفحہ ۱۶۵)

اگر حضور بنی کرم علیہ الصلوٰۃ والاسلام خاتم النبیین والمعصومین کے بعد مندرجہ بالخصوصیات کے مالین لوگ امامت کے روپ میں دُنیا میں آتے رہیں تو "ختم نبوت" چہ معنی دارد؟

**لقطہ رب کی راضی وضاحت:** رفق کے ایک ناصیل جلیل اپنے ایک ترجیح میں فظیل رب کی وضاحت میں ارشاد فرماتے ہیں:

- ۱۔ "وَآشْرَقْتَ الْأَرْضَ بِنُورِ رَبِّهَا" (سورة زمر)۔ اور زمین اپنے رب کے نور سے رکش ہو جائیگی، پس بیان فرُّ رب سے مراد امام جحت ہے نہ فرُّ خدا۔ (جلد ایکون جلد دوم کا اردو ترجمہ صفحہ ۲۳۷)
- ۲۔ "فَلَمَّا تَجَلَّ رَبِّ الْجَيْلِ (سورة اعراف)۔ پس بیان رب سے مراد امام جحت شد ہے جو مالک دمری عوام ہے۔ نہ مُدَّا کا ذاتی نور۔ (الیضا سطر ۹)

وَسَقَاهُمْ رَبَّهُمْ شَرَابًا أَهْوَرًا۔ (سورة دیر)۔ اور ان کا "رب" امام ان کو پاک شراب پلاسے گا۔

"توبید" اور "ختم نبوت" کی بجائے "ما مر من اللہ امامت" کا عقیدہ جب اُن کے اور ہمارے درمیان ایک صدیبی بن گیا تو اس حدیثی نے دوسرے اسab کی موجودگی میں موجودہ قرآن جیکم پر خط نسبت پھیر دیا جن کرنے والے دل کے پیغام مل میں اُنمیجا کرتے ہیں۔ چنانچہ ملاحظہ ہو:

**نَلَّ وَرَبُّوْدَهُ قَرَآنْ كَرِيمْ، عَنْ جَاءِ عِرْقَالْ سَعِيْتُ أَبَا حَعْفَرِيْقَوْلُ مَلَادَةَ عَنْ أَحَدٍ مِنَ النَّاسِ**

زَلَّهُ اللَّهُ إِلَّا عَلَى بُنُّ أَبِي طَالِبٍ وَالْأَبْيَهِ مِنْ بَعْدِهِ۔ (صولی کالی مرتبہ کافی کلینی ص ۳۹)

جباب جابر کہتے ہیں میں نے امام محمد باقر سے سُنا اپنے فرماتے تھے کہ جو شخص یہ دعویٰ کرے کہ اس نے سے لو جمع کیا ہے کہ قرآن نازل ہوا تھا وہ جھوٹا اور کہ اب ہے بغیر حضرت علی کے اور ان کے بعد آنے والے اُن کے ذمیں زلی کے مطابق قرآن کو جین کیا اور نہ کسی نے یاد کیا۔ امرتار کے ایک محدث مرزا احمد علی فرماتے ہیں کہ حضرت عثمانؓ کا قرآن کی نعلوں کو پھیلانا تسلیم رہت عثمان اور قرآن کریمؓ

لیکن ترتیب قرآن ان کی غنیمت اسلام کو از بام کرتی ہے۔ اگر وہ حضرت علیؓ کے جمع شدہ قرآن کو راجح کرتے تو ان پر کوئی الزام ہوتا۔ (کتاب الانصاف فی الاستخلاف صفحہ ۱۲) (مصنفہ مرزا احمد علی صاحب)

سید المحدث الجزايری رتطراز ہیں کہ:

ال سید المحدث الجزايری ما معناه اَنَّ الْأَحْمَابَ قَدْ اُطْفَقُوا عَلَى

بَحَثَتِ الْأَخْبَارُ الْمُتَوَاتِرَةُ إِلَيْهِ الدَّالِيَةُ يُصْرِخُ بِهَا عَلَى وَقْتِ التَّحْرِيفِ فِي  
الْقُرْآنِ..... اَنَّ الْأَخْبَارَ ذَلِكَ تَرْذِيدٌ عَلَى الْكُفَّارِ حَدِيثٌ.

(کتاب فعل الخطاب صفحہ ۲۲۲۔ ۲۳۰)

لشیعہ احباب کا اس امر پر الفاق ہے کہ قرآن مجید کی تحریف پر احادیث متواترہ مت دلالت کرتی ہیں۔ ..... اس کی شیعہ کتابوں میں دہبزار سے زائد روایتیں ہیں۔

امور من اللہ امامت "رفق کے بنیادی عقائد میں شامل ہے جو شخص رسول اکرمؐ کے ارسالت جدیدہ نے "جہاد امامت" کے نام سے معروف ہے ہماری بہبیت اجتیا عیب کے کو مستقبل طور پر کاٹ کر الگ کر دیا تو پیچی کچھی ملت کے ساتھ اچھو توں جیسا روایہ نے کا فتویٰ بھی ان الفاظ میں جاری کر دیا گیا۔

**میت کے ساتھ سکرداری:** [حضرت امام جعفر صادقؑ فرماتے ہیں کہ اگر کسی شیعہ کو سُنیٰ کی نماز چڑاہے میں شریک ہونا پڑے میت پر یہ ڈعا پڑھے:

أَمْمَ امْلَأْ جَوْفَهُ نَارًا وَ فَسَدْرَكَ نَارًا وَ سَلَطْ عَلَيْهِ الْحَيَاتِ  
عَقَارِبٍ

ذُرًا تو اس میت کے پیٹ میں الگ بھردے اور اس کی قبر میں الگ بھر دے  
ن پر عذاب کے لیے سانپ اور بچھو مسلط فراہ  
(اصول کافی جلد اول صفحہ ۱۰۰۔ اکتاب الجہان)

فریب کاروں کی عقل پر مسکراتی ہے۔ "وَاللَّهُ مُخْيِرُ الْمَاكِرِينَ" میں بیان کاروں کی ڈپل میسی اور ترقیت پر قادر پانے کا ہے۔ رفق تو ہمارے اکابرین بدل میں الگ اور ان کے پیٹ میں انگارے بھرنے کی دعائیں مانگ رہا تھا اور کے اس نفاق کے دھول کا پول کھوئے کیلئے بیتاب بحقیٰ بھی کو کافوں کا نہیں

**ترکِ مُتّقٰ کی سزا:** "نیز روایت است اذ حضرت پیغمبر کہ ہر کہ اذ دُنیا ہے ان رفتاد  
مُتّقٰ نہ کرده باشد، روز قیامت بد منظر و بد سیلت، شہر سیکھ  
بینی دگوش اور بیده باشد"۔

آخہر نے فرمایا کہ جو عوت اور مرد مُتّقٰ کے پیغمبر مصلحت دُہ قیامت کے میدان میں  
اس حال میں لائے جائیں گے کہ ان کی ناک اور کان کے ہوئے ہوں گے۔

(ابنها صفحہ ۳۵۲)

لیکن جب حضرت عبد اللہ بن عمیر نے امام محمد باقر سے مُتّقٰ کے بارے میں مناظرہ کیا تو  
ابنہل نے مجھے دُسہری طرف پھیر لیا۔ اس مناظرے کی روئیداد اتنی مکروہ ہے کہ اُردو ترجمہ  
کرنے وقت میرا قلم کا پپ رہا ہے اور انہیں بادل کی طرح برس رہی ہیں لیکن ان مجتہدین  
کرام کا دل گزدہ دیکھنے کے لیے کیسے بھوٹے بہتان اپنے اماں پر لگاتے ہیں اور پھر ان  
امم کو "اللہ" اور "رسول" کے مقام پر فائز بھی سمجھتے ہیں۔ یہ مکروہ اور بخوبی روئیداد فردع  
کافی کی زبانی ملاحظہ ہو۔

عَنْ زَيْدَةِ قَالَ جَاءَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمِيرًا لَّيْسَ إِلَيْهِ بِجَعْفَرٍ فَقَالَ اللَّهُ  
مَا تَقُولُ مُتَّقٰ النِّسَاءِ فَقَالَ أَحَلَّهَا اللَّهُ فِي كَتَابِهِ وَعَلَى بَسَانِ نَسِيْهِ فَهُوَ  
حَلَالٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ ..... فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمِيرًا لَّيْسَكُ ان  
نِسَائِكُ وَبَنِاتِكُ وَأَخْوَاتِكُ وَبَنَاتِ عَمَّكُ يَقْعُلُنَ فَأَعْرِضْ عَنْهُ أَبُو جَعْفَرٍ  
حسین ذُكْرُ نِسَاءِ وَبَنَاتِ عَمَّهُ۔

(فرودع کافی جلد ثانی صفحہ ۱۹۰۔ تہذیب الاحکام جلد ثانی کتب المکاہ)

زیارتہ کہتا ہے کہ عبد اللہ بن عمیر امام محمد باقر کے پاس آئے اور کہا۔ "مُتّقٰ کے بارے میں  
کیا کہتے ہو؟" امام نے جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی  
زبان سے مُتّقٰ کو حلال قرار دیا ہے۔ تب ابن عمیر نے کہا کہ کیا تجھے یہ پسندے کہ تیری عمر تیں  
تیری بیٹیاں تیرے بیٹے اور تیری بہنیں مُتّقٰ کرتی رہیں۔ پس امام باقر نے اپنی عورتوں، بیٹیاں  
اور بہنوں کا نام سُنکر اپنا منہ پھیر لیا۔

بھی نہ ہر سکی کہ علامہ فیض عالم صدیقی راجہ روی کی کتاب "حقیقت مذهب شیعہ" تصنیف کا انتہام  
بن کر بھلی کی طرح رفق کے صنم خانے پر جا کر لی۔ عقائد تو بصم ہوئی گئے تھے۔ پھر کچھی ان کی  
تاریخ سازی کی رافتانہ ہمارت کو ڈاکٹر یاد حسین ساقی صاحب نے بے نقاب رکھ کر کہا ہے  
یہی نقاب کشانی اس کتابچے کا اصل موضوع ہے۔ ساقی صاحب ادب اور سبی دُنیا میں ایک  
اسی معرفت شخصیت ہیں جن کی ابتدائی پرورش کفر رافتانہ ماحول میں ہوئی۔ "ما هو من الله  
اما مررت" کے مسئلے پر کسی بھی قسم کا تبصرہ ڈاکٹر صاحب کی طبع ناہک پر بقول ان کے بارگاہ  
ثابت ہوتا تھا لیکن موجود نے علامہ راجہ روی کی معرکۃ الارک تصنیف کا مطالعہ کیا اور بعثت یا  
شکوک علامہ نے خود دُور کر دیئے تو یاد رسانی صاحب دم بخود رہ گئے۔ اب ڈاکٹر صاحب پسنه  
مجتہدین سے رفق کی اس ماڑیں تاریخ سازی کا جواب مانگنے پہرتے ہیں لیکن بارگاہ اجتہاد سے  
صرف ایک ہی جواب ملتا ہے کہ :

"ڈاکٹر صاحب! سبی بنسنے کو ہی چاہتا ہے تو شوق سے بن جائیے"۔

بارگاہ اجتہاد کا یہ روکھا پھیکا جواب کوئی نیا نہیں ہے بلکہ جانا پہچانا اور پُرانا بھی ہے بطور  
مثال "مُتّقٰ" یعنی "فرج غیر مروء" رفق کا ایک اہم عقیدہ ہے۔ معنی صرف "اُبُرتا" اور  
"مُدت" کا تعین ضروری سمجھا جاتا ہے۔ گاہوں کی مزدودت نہیں پڑتی۔ اس مُتّقٰ کا جری ثواب ملتا  
ہے وہ مجتہدین کی زبان میں اس قدر عظیم ہے کہ :

**مُتّقٰ کا دُورہ:** "ہر کہ یک بار مُتّقٰ کند درجہ اوچول درجہ حسن باشد و دوبارہ مُتّقٰ کند درجہ  
اوچول درجہ حسین باشد و ہر کہ سار کند درجہ اوچول درجہ علی این ابی  
طالب باشد۔ ہر کہ چار بار مُتّقٰ کند درجہ اوچول درجہ من باشد"

ایک دفعہ مُتّقٰ کرنے والے کو امام حسنؑ کا درجہ ملتا ہے۔ دو دفعہ مُتّقٰ کرنے والے کو  
حضرت امام حسینؑ کا۔ تین مرتبہ کرنے والے کو حضرت علیؑ کا اور چار دفعہ مُتّقٰ کریزول کو  
جانب رکوں ندا صستی اللہ علیہ وسلم کا درجہ ملتا ہے۔

(تفصیل منہاج الصادقین پارہ نمبر ۶۔ صفحہ ۲۵۶ سطر نمبر ۱۸)

اور ترکِ مُتّقٰ کی سزا تھی در دنک ہے کہ :

یہ ہے کہ حضرت ابوالعاص خالہ بنت خزیلہ کے رشتے میں کیا ہوتے تھے اگر تاریخ اسماعیل نے آج تک اس سوال کا جواب اپنے سینے میں محفوظ کر رکھا ہے۔ دہ یہ ہے کہ:

حضرت ابوالعاص مالم بنت خوبید کے بیٹے تھے: سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس حضرت مالم بنت خوبید کے بیٹے کو نسبت نہیں دیتی۔

اما ناک حضرت ابوالعاشر بن الربيع سے کہ دیا تھا۔ ابوالعاشر ان کی گفتگو میں کسی نے "لطفیٰ" کسی نے "زبیر" اور کسی نے "سیشم" بتایا ہے۔ ابوالعاشر حضرت خدا کی وجہ پر بہن ہالہ بنت خزیلہ کے بیٹے تھے۔ اس طرح وہ حضرت زینبؓ کے خالدزادجہ بھائی تھے۔ مکہ میں ان کی پوزیشن مالداری اور تجارت و امانت میں بڑی اُونچی تھی۔ (کتاب تاریخ الاصابیہ عربی طبعش بحول الله الكتاب "رسول اللہ کی صاحبزادیاں" مرتبہ مولانا عاشق الہی بلند شہری)

سے کہتے ہیں غدر گناہ پر تراز گناہ۔ یعنی نبی صلی اللہ علیہ وسلم اگر اپنی حقیقی صاحبزادی

بپ الہ بھنڈ ان کا نکاح مشرکوں سے لیا جو تو دبی سرف سادہ دب میں سا۔ سیدہ زینب بنت خدیجہ کو خود اپنی مرضی سے حضرت ابوالعاصمؓ کے جمالہ عقد میں دے ہوا۔ اس صورت حال سے انحضرت پر نہ ترمذ اللہ بنے دین ہونے کا لازم تھا۔ دینے ترمذ اللہ آپؐ کی ذات گرامی پر پے دین سے لے کر ملت ابراہیمؑ سے لا تعلق ہئے ہو سکتا ہے نہ لنت ابراہیمؑ سے لا تعلقی کا۔

رُفْقَ كَيْ يَهُ مُلَّا دُوْيَاْزَهُ حَضَرَاتُ بَعْلِينَ بَجاً بِحَكْرَهُ "سُقْيٌ أَوْ عُقْلٌ" كَوْ تَوَالِيْكَ اَنْكَ كَيْ الَّامَ تَرَاشِيدِينَ كَانْدِيشِيْهَ تَهَا لِكَنَّ اَنْهَلَهَ بَنْتَ خَوَلِيدَ كَيْ بِيْلِ زَيْنِبَهُ اَسِيْهَ بَنْتَ

لِيْ صَنْدِ تَبَاتَتَهُ هِلَيْ لِكَنَّ سُقْيِيْوْنَ سَعْفَتَكَوْ كَرْتَهُ وَقَتَتَهُ اَنْ عَقْلَهُ كَيْ اَنْدُولِيْوْنَ كَوْ تَاهَ خَوَلِيدَ كَيْ بِيْلِ حَضَرَتُ اَبُو الْعَاصِمَ كَيْ نَكَاحَ مِنَ اَحْجَابِيْنَ اَوْ رُوْهُ بِهِيْ اَسِلَّبِيْشِنَ مِنْ كَهْضَرَتَهُ

نَهِيْنَ رِهْتَهَا كَخُودَ اَنَّ كَيْ اَبِي الْفَتَارَ سَعْقَلَ كَبِيْرِيْوْنَ پِيَاهَ ماْتَغَتِيْهَ ہے؟ سیدہ زینب بنت زینب خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر میں پلیں۔ بڑھیں اور تربیت حاصل کی تو

صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابوالعاصمؓ کے جمالہ عقد میں آگئیں ترمذ اللہ بنے نکاح اتنا اس نکاح کے لیے معاذ اللہ بن ترسیل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کوئی اعتراض ہو سکتا تھا۔

مکن ہے اور وہ یہ کہ سے گئے ہیں جو اس نکاح اور وہ بھی اس پاک دامن بی بی کا جو براہ راست رسول اللہ کیا گیا کہ لبقوں ان اکابرین محلے اس بزم و دعوے بیرون سے بہلے پڑے۔ پچھے نہیں سکتی اور اس جرم کو دھونے کا صرف ایک ہی طریقہ ممکن ہے اور وہ یہ کہ زینب کو امام المؤمنین حضرت خدیجہؓ کی بھانجی اور بالہ بنت خولید کی بیٹی بارادیا جائے۔ مصلی اللہ علیہ وسلم کے خاصی ماحول کی تربیت یافتہ ہو۔ انا بِلِهٗ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ۝ اندیشہ یہ ہے کہ یہ نکاح روپی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس پر لبقوں ان کے لیے ہے نستیجہ اُس جواب کا جس جواب کا سہارا ظہور الحسن کو نزح صاحب اور بیشتر الفصاری حساب نے لیا ہے۔ لبقوں کے بعد شرم تم کو مگر نہیں آتی ہے دن اور ملت ابراہیم سے لا تعلق ہونے کا لازم لگانے کا ذریعہ بن سکتا ہے۔

ڈاکٹر یاور سائب کے مخطوط مفتتوح کے جواب میں "عقل ہے تو سُنی نہیں  
ہے تو عقل نہیں" کی خود ساختہ پھیلتی کہتے ہوئے ظہور الحسن کوثر صاحب شیعہ مولوی (۱)

**علماء فضل اور مکتب مفتتوح :** حقی جو ہاڑ کی بیٹیاں تھیں اور ان لڑکوں کی خالہ فاطمہ، زینب اور اُم کلشومؑ کی خالہ۔

نکاح خود مان کے دو دھیاں نے کئے تھے۔ وفات والدین کے بعد خدیجہ نے پرکار  
مولانا بیشیر الفارسی صاحب موصوف کی تائید میں مقصر از امیں ہے۔  
اہلنا قرآن کی روشنی میں یہی ثابت ہے کہ یہ رواکیاں حسنہ اکرم کی نہیں تھیں۔  
کس نے مشکوں سے نکاح کیا؟ کون ولی ہوا؟ اس کی تائید اس بیان سے ہے  
کہ خدیجہ کی حقیقی ہن ماں بنت خولید کی رواکیاں تھیں۔ اس کی مرت کے  
اپنی خالہ خدیجہ بنت خولید کے پاس پلیں۔ بڑھیں جب جوان ہو گئیں تو اسکے

باب ابوالہندؑ ان کا نکاح مشرکوں سے کیا جو حدیٰ مشرک تھا۔ وہی دی لفڑی  
ہوا۔ اس صورت حال سے آنحضرت پر نہ تو معاذ اللہ بے دین ہونے کا الزام علی  
ہو سکتا ہے نہ تملیٰ ابراہیم سے لائقی کا۔  
رفق کے یہ ملا دوپیازہ حضرات یعنیں بجا بجا کر ”ستی اور عقل“ کو تو ایک  
لی صفتاتے ہیں لیکن سُبییریں سے گھشت گو کرتے وقتی ان عقل کے انہوں کو اتنا  
نہیں رہتا کہ خود ان کی اپنی لگفارسے عقل کیوں پناہ مانگتی ہے؟ سیدہ زینبؓ نے  
صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابوالعاصیؓ کے جبارۃ عقد میں آگئیں تو معاذ اللہ یہ نکاح اتنا  
ہیں گیا کہ لفقول ان اکابرین عقل کے اس جرم کو دھوئے بغیر خاکش بدہن نامولہ

جب پر امامت کٹ رچی ہے اور حضرت امام حسین جیسی قربانیاں ہوچکی ہیں۔ کیون نظر انداز یا پس انداز کر دیا ہے۔ ”اہم“ اور ”اعظم“ کو پھر کر غیر اہم کو مقدم کرنا کون ساقاعدہ یا صول ہے؟“ تین فوائی معاف حضرت مناظر یہ جذباتی لغزے ذاکر میں تو پل جاتے ہیں جہاں جنگیوں کی اکثریت ہوتی ہے لیکن علمی و دینی بحث میں آپ کی اس نام نہاد اور مرضہ امامت کا سراغ نہ قرآن سے ملتا ہے اور نہ حدیث سے۔ خود آپ کے رو عالی پیشواں اس حقیقت کے معرفت ہیں کہ،

**ما هُوَ مِنَ اللَّهِ إِمَامٌ إِلَّا رَازٌ** ہے: ”مسند امامت ایک ایسا راز ہے۔ اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے جبریلؑ کو بطور راز بتلایا۔ پھر جبریلؑ نے اس راز کو بطور راز حضرت محمد ﷺ نے اللہ علیہ وسلم کو بتلا دیا اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس راز کو بطور راز حضرت علیؑ کے سامنے بیان فرمایا۔ حضرت علیؑ نے بھی چاہا بتلا دیا اور تم شیعوں اس راز کو مشہور کرتے ہو۔  
بِكَاتِ أَصْوُلَ كَافِي صَ8۱ مَرْتَبَةِ يَعْقُوبِ الْكَلِينِي  
ستم تو یہ ہے کہ اس نام نہاد راز کو شہرت دینے کیلئے قرآن حکیم ہی آپ کی نظر میں کوئی وقت نہیں رکھتا۔ بطور مثال رفق کی روائت ملاحظہ کیجئے:

### قرآن میں بارہ اماموں کے نام:

”وَعَنِّيَّةَ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنَّ الْقُرْآنَ قَدْ طَرَحَ مِنْهُ أَعْجَزَ حَكَمَيْزَةً  
وَكَوْ قُرْبَى الْقُرْآنَ كَمَا أُنْزُلَ لَا فِتْنَةَ فِيهِ مُسَيْئِينَ“  
رَأْصُولَ كَافِي هَرَبَتِ يَعْقُوبِ الْكَلِينِي

امام باقر سے منقول ہے کہ قرآن کا بہت سا حصہ نکال دیا گیا۔ اگر قرآن جیسا نازل ہوا دیسا پڑھا جائے تو (اسے مخاطب) تو ہمارے نامزوں کو اسی قرآن میں مزدور بوجوہیا۔ اور یہ حدیث بھی سننے کے قابل ہے۔

قریب قریب سارے رفق اس حقیقت کا معرفت ہے کہ خود ان کی اپنی مستند کتابوں میں حضرت فاطمہ کے علاوہ نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام کی دوسری صاحبزادیوں پر بھی درود و صلاۃ پڑھنے کا حکم ان الفاظ میں مرقوم ہے۔

### حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بیٹیوں پر درود شیعہ کتابوں میں:

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى رَبِّنِي وَبِنْتِ نَبِيٍّ وَالْعَنْ مِنْ أَذْنِي شَيْئَكَ فِيمَا  
اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى أُمِّي مَلَكُوتُمْ بِبَنْتِ نَبِيٍّ وَالْعَنْ مِنْ أَذْنِي شَيْئَكَ فِيمَا  
”اے اللہ تو اپنے نبیؑ کی بیٹی رقیۃؓ پر درود بھیج اور اُمِّ ملکوم پر درود بھیج اور جو شخص  
تیرے نبیؑ کی ان بیٹیوں کو ایذا پہنچائے اس پر لعنت برسا۔

(تحفۃ العوام سالۃ ابیش اور دیگر مستند کتب)  
لیکن نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ بیٹیاں بھی بدقتی سے تاویل اور تیقیے کا شکار ہیں  
ارشاد ہوتا ہے کہ رقیۃؓ اور ملکومؓ سے مراد حضورؑ کی نواسیاں اور سیدہ فاطمہؓ کی وہ بیٹیاں  
ہیں جو میدان کریلا میں حضرت حسینؑ کا ساتھ دے رہی تھیں اور مذکورہ درود و صلاۃ دراصل  
چہارہ مخصوصین کی ذات گرامی پر بھیجا جاتا ہے۔

اس تاویل میں رفق کی عقل ایک دفعہ پھر گم نظر آتی ہے۔ عقل کے پیچے نہیں کر  
پھر نے والل سے کوئی اتنا پوچھے کہ چہارہ مخصوصین آپ کہتے کن کو ہیں؟ آپ کی مستند  
کتب کے مطابق بارہ امام + محمد سے اللہ علیہ وسلم + حضرت فاطمہؓ + چہارہ مخصوصین کہلاتے  
ہیں۔ پھر سیدہ فاطمہؓ کی بیٹیوں پر درود کیسا؟ آؤ ہم آپ کو چیخ کرتے ہیں کہ اپنی کسی  
بھی مستند کتاب سے سیدہ فاطمہؓ کی بیٹیوں کا چہارہ مخصوصین میں شامل ہونا کھا دیں۔  
انشاء اللہ مُنْهَا مَا لَكُمْ الْعَامَ طَلَقَ

مشہور شیعہ مناظر اور نام نہاد دیوبندی مولیٰ اسماعیل صاحب ”مکتوپ مفتوح“ کے  
جواب میں ڈاکٹر یادحسین صاحب کو لکھتے ہیں کہ ”شیعہ سُنّتی کا صُولی اختلاف مسئلہ امامت و  
خلافت میں ہے اور اعظم خلافیات یہی ہے ..... نہ معلوم آپ نے آنغم مخلافیات

## قرآن میں بخخت پاک :

۳۴

"عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَقَدْ عَاهَدْنَا إِلَى آدَمَ وَنَبِيٍّ كَلِمَاتٍ فِي مُحَمَّدٍ وَعَلِيٍّ وَفَاطِمَةٍ وَالْحَسَنِ وَالْحَسِينِ وَالْأَشْيَاءِ مِنْ ذُرِّيَّتِهِمْ فَنَسِيَ هَذِكَذَا وَاللَّهُ أَنْزَلَتْ عَلَى مُحَمَّدٍ" (أصول کافی مرتبہ یعقوب مکینی)

"قرآن مجید کی آیت لَقَدْ عَاهَدْنَا إِلَى آدَمَ مِنْ فَتْسِنِي غلط ہے درحقیقت اس کے الفاظیوں تھے فی مُحَمَّدٍ وَعَلِيٍّ وَفَاطِمَةٍ وَالْحَسَنِ وَالْحَسِينِ اور ان کی اولاد سے امام خدا کی قسم ! خدا تعالیٰ نے حضردارم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ پر یہ آیت اسی طریقے سے نازل فرمائی تھی:

افسرس کہ من ہائے گفتگی ہست سے ناگفتہ چھوڑ رہا ہوں۔ خلیق خدا کے خوف سے نہیں بلکہ اس اندیشے کی بنا پر کہ میرا یہ طویل دعیون مقدمہ قاری اور کتاب کے درمیان محض شب فراق نہیں کر رہ جائے جو بے سحر اور تیرہ و تاریک ہونے کی وجہ سے آج تک بدنام ہے۔ لیکن اس پیشان کو حل کیے بغیر آپ سے رخصت ہونے کی بھی بھی نہیں چاہ رہا کہ "رضن" کی نامہ نہاد "امر من اللہ امامت" کا جواز حضرت جبریل "حضر اکرم" اور حضرت علیؑ کے پرورد طور خدائی فریضہ کیا گیا تھا۔ اس راز کا اولین انکشاف کس نے کیا؟ چنانچہ ملاحظہ ہو:

"ذَكَرَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ سَيَّا كَانَ يَهُودِيًّا فَأَسْلَمَ وَأَلَّى عَلَيْهِ السَّلَامَ وَكَانَ يَقُولُ وَهُوَ عَلَى يَهُودِيَّتِهِ فِي يُوشَعَيْنُوْنَ وَصَحِيْمُ مُوسَى بْنَ عَلْوَ نَقَالَ فِي إِسْلَامِهِ بَعْدَ وَفَاتِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ فِي عَلَّجَ عَلَیْتِ السَّلَامُ مُشَعْلٌ ذَالِكَ وَكَانَ أَوَّلُ مِنْ أَشْهَرِ الْقَوْلَ لِغَرْضِ مِنْ إِمَامَتِهِ عَلَىٰ وَأَظْهَرَ الْبَرَاءَةَ مِنْ أَعْدَائِهِ وَكَاشِفَ

۳۶

مخالفیہ وَالْكُفَّارُ هُمْ فِيمَنْ هُنَّا قَالَ مَنْ خَالَفَ الشِّیعَةَ  
آصْلُ الشِّیعَةِ مَا خُوَذُ مِنْ اِنْهُودِیَّةِ  
(کتاب رجال کشی صفحہ ۱، مرتبہ علامہ کشتی)

ترجمہ: بنی اہل علم نے بیان کیا ہے کہ عبداللہ بن سبایہ یہودی تھا۔ پسروہ اسلام لایا اور اس نے علی علیہ السلام سے محبت کی اور وہ اپنے زبان یہودیت میں یوشع بن نون وصی موعی کے باسے میں غلوکی کرتا تھا پسروہ اپنے اسلام کے زمانہ میں رُکُول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد حضرت علی علیہ السلام کے بلے میں دیبا یعنی غلوکی نے لگا۔ یہ ابن سبایا پہلا شخص ہے جس نے امامت علی کے فرض ہونے کو شہرتو دی اور ان کے دشمنوں پر تبرکیا۔ اور ان کے مخالفوں سے کھل کھیلا اور ان کی تکفیر کی۔ یہی وجہ ہے کہ جو لوگ شیعوں کے مخالف ہیں وہ کہتے ہیں کہ شیعیت کی بنیاد یہودیت سے اخذ کی گئی ہے جو

احقر اصحاب

سبطین لکھنؤی بابی الكلام عابد

۲۳ اگست ۱۹۶۳ء بکراپی

## پس منتظر اور پیش منتظر

از قلم حکیم فیض عالم صدیقی مصطفیٰ "حقیقت مذہب شیعہ"

اکبر اللہ آبادی کا ایک شعر ہے نہ

بُوٹ ڈاس نے بنایا میں نے اک مضمون لکھا ।

مک میں مضمون نہ پھیلا اور جو ستاچل گیا ।

مگر ڈاکٹر یاد حسین صاحب کا مکتوب مفتوح پھیلا بھی اور جوتا بھی چلا۔ تفصیل اس

اجمال کی یوں ہے کہ میری تایف "حقیقت مذہب شیعہ" کی طاعت پر ڈاکٹر صاحب

میرے پاس "تحقیق العوم" لے کر آئے مل جن نیں صرف ایک بیٹی کا ذکر تھا اور کچھ

اُ مجھے لگے۔ میں نے اپنے ہاں سے "تحقیق العوم" نکال کر دکھائی تو موصوف کا پارہ ذرا

اڑتا۔ اس کے بعد کہتے لگے ہمارے علماء کے سامنے ہو کر بات کرو تو پتہ چلے۔ میں نے

کہا آنسا سماں تو جب ہو گا دیکھ دیا جائے گا فی الحال آپ جنہیں بہت بڑا عالم سمجھتے ہیں

اپنی خط لکھ کر دیافت کر لو۔ عزیز نیکی ۱۹۴۳ء کو انہوں نے اپنے دس بارہ علماء کو خط

لکھے مگر جواب ندارد۔ اس کے باوجود ڈاکٹر صاحب ایک ہی رٹ لگائے جا رہے

تھے کہ نبی علیہ السلام کی صرف ایک بیٹی تھی۔ ایک روز میں نے تنگ آ کر کہا کہ آپ

دوبارہ اپنے عاملوں سے دریافت یکجھے۔ آخر بات یہاں ختم ہوئی کہ رقم المحوف

شیعہ مذہب کی کتب سے نبی علیہ السلام کی چار بیٹیوں کا ثبوت پیش کرے اور موصوف

قلبیند بند کر کے پاکستان کے تمام شیعہ علماء کو یہ بیجھے۔ مگر خرچ کون کرے؟ میں روز

روز کی ہر جن چبح سے تنگ آ چکا تھا کہنا پڑا کہ رقم میں خرچ کروں گا۔ یہ بھے ملکوب

مفتوح طبع ہوا اور مذکورہ نے تقریباً پچاس شیعہ علماء کو بھیج دیا۔ انتظار۔ انتظار

اور پھر انتظار۔ آخر ۱۹۴۳ء کا تحریر کردہ مولوی محمد بشیر الصاری شیعہ کی طرف سے

ٹائیپ کا ہدف ایک بارہم طائفہ کے اڈے پر پیش آیا جس کا ذکر ہیں اپنی دوسری تایفات میں کوچکا ہوں۔

جواب آیا۔ مولوی صاحب نے ڈاکٹر مذکور کو مخاطب کرنے کی بجائے پونکہ براہ راست  
پہنچے جواب سے سرفراز فرمایا تھا اس لیئے مجھے ہی جواب دینا تھا مگر میں اس انتظار  
میں خاموش رہا کہ دیکھئے شاید اور کوئی صاحب بھی جواب لکھیں تو تمام جوابات  
کی روشنی میں جواب لکھوں گا مگر کسی صاحب کی طرف سے جواب نہ ملا تو ۲۳۵۷ء کو مولوی  
محمد بشیر کی طرف مختصر طور پر بذریعہ رسمیتی جواب لکھ دیا۔ اس کے بعد ادھر تو گیا سبب  
سوچ لگا۔ مگر مولوی اسماعیل کی طرف سے چند سطور کسی نے لکھ کر بھیجیں۔ ڈاکٹر مذکور  
نے تقاضا کیا تو مولوی صاحب نے ۱۹۴۳ء کو تفصیلی جواب لکھ کر بھیجا جس میں اپنے  
اس انداز میں مذکور کو مخاطب کیا جیسے مولوی صاحب ایک بہت بڑے علامہ ہیں اور  
باتی تمام دُنیا جاہل ہے۔

چونکہ یاد حسین صاحب سے میں نے حلیفہ افرارے رکھا تھا کہ جو کچھ آپ کو اپنے  
علماء کی طرف سے موصول ہو وہ مجھے ضرور دکھانا ہو گا۔ اس لیئے مولوی محمد بشیر صاحب  
کا جواب پڑھ کر جواب الجواب کے طور پر اپنیں جو خط لکھا اس کا جواب ندارد۔  
ای دو ران بیں ۳۶۶ کا ایک طویل مضمون کسی ظہور الحسن کو ترجمیت شیعہ ملنکان کی  
طرف سے موصول ہوا۔ اس میں اس نے مولوی علام اللہ خان صاحب کے ماہوار سالم  
"تعمیم القرآن" کی آڑ لے کر مجھے جاہل قرار دیتے ہوئے خوب زہر اگلا اُ اور آخر میں  
ڈاکٹر مذکور کو بڑے ہمدردانہ انداز میں مشورہ دیا کہ اس خبیث کے جھوٹ کے پلندے (یعنی  
رامق کی تایف حقیقت مذہب شیعہ) پر توجہ نہ دیں۔  
میں اس تنازع م موضوع کو جواب جاہلان باشد خوشی کے مصدق ختم کر چکا تھا مگر

اٹا شیعوں کو خود تو کوئی جواب بن نہ پڑا۔ البتہ رسالم تعییم القرآن راویہندی میں شیعہ مذہب کے باب قدر  
مشترک پر ایڈیٹر نے ہر چیز ہو کر میرے خلاف جزو زہر اگلا اس کی آڑے کہ "المبنی مرجو دھا" نے بھی مئی ۱۹۴۳ء  
کے رسالہ میں اور ظہور الحسن کوثر نے اپنے خط میں دل کوں کر بہڑاں تھاں  
ٹا ظہور الحسن کوثر نے "جلد العین" پر حاشیہ لکھا ہے جس میں اس نے نہایت دریہ دہنی سے کام یا ہے  
اس کا حاشیہ پڑھ کر اس کی غلط بیانیں کی تفہیق ضروری تھیں جویز طبع ہے۔

شنید میں آیا کہ جب شیعہ عوام اپنے علماء سے تقاضا کرتے ہیں کہ مکتوب مفتوح کا جواب لیجئے تو اکثر مجلس اور مجلس میں ان کے علماء اور ذاکر اصل موصوع کو چھوڑ کر حش کلامی پر اُز آتے ہیں اور الازمی طور پر صحابہ کرمؐ اور ائمہ اصحاب المونینؐ کی طرف سعین کو منوجہ کر کے گر جا برسنا شروع کر دیتے تھے۔

ہم دعے نے کہتے ہیں کہ "شیعہ مذہب" کی تمام روایات میں اس قدر تقدیمات ہیں کہ ایک ایک روایت کے مترستہ پہلو ہیں صرف "واقعہ کربلا" کو ہی لے لیجئے ایک کہتا ہے کہ بلا ایک سرسبز دشاذاب قطعہ اراضی تھا۔ دوسرا کہتا ہے وہ چیلی زنجیان تھا۔ تیسرا کہتا ہے سیدنا حسینؐ کا کتبہ تین دن بھوکا پیاسا سڑ پتا رہا۔ چوتھا کہتا ہے۔ دش مژم کو صبح سیدنا حسینؐ نے نورا (باب صفا پور) لگایا اور عسل کیا اور آپ کے ساقیوں نے بھی نورا لگایا۔

ایک کہتا ہے شہر بازو ایک خیالی موضع ہے۔ دوسرا کہتا ہے وہ یزد گرد کی لڑکی تھی۔ اور کربلا کے واقعہ کے بعد فارس کی طرف چلی گئی تھی۔ تیسرا کہتا ہے۔ فرات میں ڈبی تھی۔ چوتھا کہتا ہے۔ اسے اپنا بھائی لے گیا تھا۔

ایک کہتا ہے قاسم بن حسنؐ کا نکاح ہوا تھا۔ دوسرا کہتا ہے حضرت حسینؐ کے ہاں رواکی ہی نہیں تھی۔

ایک کہتا ہے سیدنا حسینؐ کے قائل شیعہ تھے۔ قتل حسینؐ نقیصہ شیعہ امامیہ است از تقییہ۔ دوسرا کہتا ہے وہ نتبل حسینؐ سے تقرب خدا چاہتے تھے۔ تیسرا کہتا ہے وہ تلبیں حسینؐ "سُتی" تھے۔ پچھا کہتا ہے لقب علی دین العابدین، زین العابدین، زین العابدین، و اُتم کلثوم سب شیعہ تھے۔

ایک کہتا ہے حسینؐ نے اپنے مؤقت سے رجوع کر لیا تھا اور وہ چاہتے تھے کہ وشن پہنچ کر یزید کے ہاتھ پر بیعت کر لیں۔ دوسرا کہتا ہے یہ غلط ہے۔ صا : (۱) مشہور شیعہ نساب مرائق عدۃ الطالب لکھتا ہے۔ آنحضرت میں مسلم بن عقیلؐ کی خبر میں تو آپ نے واپسی کا ارادہ فرمایا مگر عقیل کی اولاد مانع ہوئی۔ ہمی مقام پر آپ نے "قد خذ اللناسیعینا" ریت تسلیم کیے راقم کی تائین۔ القول المفتوح بمسئلہ سیدنا حسینؐ کا اپنے مؤقف مدعو ہے۔ (باقی ص ۳۷ پر)

الفرض شیعہ مذہب کے لوگ کوئی ایک مسئلہ بھی نہیں جس پر تا ایں ممتحن ہو سکے ہوں۔ یہی لوگوں سے کسی دیانت کی توقع رکھنا محض باطل ہے۔ یہ لوگ جن کا یہ ایمان ہو کہ نبی علیہ السلام نے منافقین اور کفار کے ہاں سے ایسے شادیاں کی تھیں اور ان کو رُکیاں دی تھیں کہ اس کے ذریعے سے دین کی تبلیغ ہوگی۔ ان کی دیانت اور ایمانداری کا خدا حافظ

وسلام

حکیم فضل عالم صدیقی راجحہ دی  
رہنماس منبع جمل  
۲۰ اگست ۱۹۶۳ء

ضد سے آگئے، کامشہر خطبار شاد فرمایا (صفحہ ۹، اسٹریپ ۱۸)  
(۱۷) ابو الفرج امہنی لکھتا ہے۔ آپ پاپ چل پڑے ملکوتِ مانع ہوا۔ (معاقل الطابین صفحہ ۱۰)  
اسط (۱۸)

(۱۸) یہی شیعہ مذہب لکھتا ہے۔ آپ نے تردن سعد کے سامنے تین شرائط کیں۔ پہلی یہ کہ مجھے یہند کے پاس جانے دیا داپس جانے دیا اور حدات کی طرف نکل جانے دو۔ (معاقل الطابین صفحہ ۱۰)  
اسط (۱۹)

(۱۹) شہر شیعہ مذہب جسٹی یہ امیر علی نے اپنی تائیف سہری آن سیر پیش میں محفوظ ہے پر یہی تین شرائط بیان کی ہیں (۱۷)۔ تیسرا شانی جو شیعہ مذہب کی لامات پر مستند کتاب ہے اسکے مفہوم پساف لکھا ہے لا حسین نہ نہ عنون سعد میں کہا گئے یزید کے پاس جانے دوتاکری پیا ہاتھ اُس کے تائیفیں دیدوں۔ وہ میرے پچھا کا یہ ہے: یہ دیانت شیعہ کتاب الہامت و ایامت میں بھی موجود ہے۔ زیر تسلیم کیے راقم کی تائین۔ القول المفتوح بمسئلہ سیدنا حسینؐ کا اپنے مؤقف مدعو ہے۔

# بِنَاتُ الْمُؤْلَفِ

شیخوں کے درمیان ایک ممتاز موضوع کا حرفی قلم

## مَكْتُوبٌ مَفْتوحٌ

: مجاہد :

ڈاکٹر نادر حسین ساقی  
رہنمائی پلٹ چیل

دُلَّهُ اللَّهُمَّ اتْحِنْنَا إِلَى الْحَيَاةِ الْحَيَاةِ

### منجانب یا درجین سابق رہنمای

۱۹۶۲ء  
مارچ

خدمت مجتهدین عظام، علمائے کرم دمیران ذوالآخر مذهب شیعہ مذہلہ العالی  
اسلام علیکم!

چند دن ہوئے میں نے ایک آدمی کے ہاتھ میں الحجۃ بولوی عین عالم صدیقی  
کی تابع "حقیقت مذهب شیعہ" دیکھی۔ یوں ہی سرسری طور پر ورق گردانی کرتے ہوئے  
ایک مقام پر نظر ٹھہر گئی۔ شیعہ مذهب کی درجن بھر معتبر کتب کے ہواے سے لحداً بیکھا کر  
حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی چار بیٹیاں تھیں۔ ان میں "تحفۃ العوام" کا نام بھی تھا۔  
میں یہاں جملہ معتقد کے طور پر یہ بھی عرض کر دوں کہ میں آبائی طور پر شیعہ ہوں اور  
میرا تمام وقت آج تک دینی اور طبقی کتب کے مطالعہ اور دینی اور طبقی خدمات میں صرف  
ہوتا رہا۔ پاکستان اور بھارت کے تقریباً تمام جگہ میں طب سے منقطع ہیمرے معاشرین  
شائع ہوتے چلے آ رہے ہیں۔

میں اپنے مذهب کے متعلق صرف اسی قدر جانتا تھا کہ حضرت امام امتنین علیہ السلام  
غیظہ بلافضل ہیں اور حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی صرف ایک صاحبزادی حضرت زہرا  
صلوات اللہ علیہا تھیں۔ اپ کے دعائیں بعد حضرت شیر خدا کا حق عض کیا گیا۔ یہ  
باتیں میرے ذہن میں اس قدر پختہ ہو چکی تھیں کہ میں نے ان کے خلاف کبھی کوئی بات  
سننی تک گوارانہ کی۔ لیکن جب حقیقت مذهب شیعہ "میں حضور پاک کی چار ہا جزا دیلوں  
کا پڑھا تو میرے پاس اور تو کوئی ہوا لے کی کتاب نہ تھی۔ "تحفۃ العوام" مرجور تھی میں نے  
کتاب نکال کر مذکورہ صفحہ دیکھا تو دیاں حضور پاک کی صرف ایک بھی حضرت زہرا کا نام ملا۔  
میں نے کتاب خوب عنز سے دیکھی مگر کہیں دسری بیٹیوں کا نام تقریباً آیا۔ مصنف پختہ  
غضہ آیا اور نہایت طیش کے عالم میں مصنف کے پاس پہنچا۔

پس بانہ سے چکی پیں رہی تھیں اور ساتھ ہی اپنے فرزند کو دودھ پلارہی تھیں۔ جب  
مولیٰ خدا نے فاطمہؓ کو اس حال میں دیکھا تو آنسو چشم ہائے ہمارک سے روای ہوئے۔  
(حلال العسون حلادا ق ۱۶۳)

کتاب علی الشراح و بثارة المصطفیٰ و خوارزمیٰ میں بسند نامے تعمیر روایت ہے کہ الودر اور ابن عباسؓ سے کہ جب جعفر طیار مدینہ آئے تو ایک کینز کو بھلر تھے اپنے جانی علی ابن ابی طالب کے پاس بھیجا۔ وہ کینز حباب امیر کی خدمت کرتی تھی۔ ایک دن حباب فاطمہ گفر میں آئیں اور دیکھا کہ سر حباب امیر کا اس کینز کے دامن پر ہے۔ جب یہ حالت دیکھی تو متینر انگلیں ..... اور کہا گئے اجازت دوں۔ اپنے پدر بزرگوار کے گھر جاؤ۔ حباب امیر نے اجازت دی اور آپ اپنے باپ کی خدمت میں بھیض۔

حلل العيون صفحه ۱۸۸

حضرت امیر نے جب جویریہ دختر الہوجل سے نکاح کا ارادہ کیا تو آپ اپنی بیٹی ام کھوٹم اور حسین کو لے کر اپنے والد بزرگوار کے گھر گئیں۔ اس واقعہ کو ملازیں طلبات فرقہ عجمی میں اس طرح بیان کیا گیا ہے کہ جب رسول خدا نے حضرت فاطمہؓ کو حعودن دعفوم پایا۔ غسل کیا اور بابس بدلت کر مسجد میں تشریف لائے اور نمازیں پڑھنی شروع کیں۔ مشغول رکوع و تجدید تھے۔ بعد درکعت کے دعماں نگئے تھے۔

خدا ندا: فاطمہ کے حزن و ملال کو زائل کر کیونکہ جب گھر سے باہر آئے تو اپ کروں بہدتی تھیں۔ پھر گھر میں تشریف لے گئے۔ دیکھا کہ فاطمہ کو نیند نہیں آتی اور بیقرار ہے۔ فرمایا۔ اسے دُخترِ گرامی! اٹھو۔ خاب فاطمہ! اٹھیں۔ خاب رسول خدا نے حضرت حنفیؑ کو اور فاطمہؑ نے حسینؑ کو اٹھایا اور قمِ کلکوتوم کا ہاتھ پکڑا کہ مسجد میں تشریف لائے۔ یہاں تک کہ قریب خاب امیرؑ کے ہنپتے۔ اس وقت خاب امیر ازامؑ فرا

لہ اس فاقم پر یورپی مجبوبہ فریاد کرنے والوں افخاذ سے حموم برداشتے کہ جن اور جن پڑھوٹے تھے ایک اٹھائے گئے اور کشم کہا  
کہ اسی حضرت میرزا کمال الدین احمد رضا بزرگ تیس ایکٹھے خود کل رکھیں بس بات کہ تو کوئی کرنے کیلئے ٹولی چاہیہ تھیں بہبیت لالا حرام  
زور لافی لمحے سک مکار شرماں کی شرح پیش کی اور تماقی نواحی شرستی کی جا سیں مونیں سے ایک شرمی پیش کیا گا  
الاشی خود کا عہدنا دار - ملی خضراء کا قریشاد - ساکن کی جارت ہے زندگی اپنے امالم گرم من گرم

کو حضرت علیؑ کی شان اور مرتبہ بہت بلند کر کے دکھانا تھا اس لیے حضرت ابوالعاصؓ اور سیدہ زینبؓ کو بالکل تظریف از کر کے سیدنا علیؑ اور سیدہ فاطمہؓ کا بار بار ذکر کیا گیا۔ مولیٰ صاحب نے فارسی میں ”نا سخ التواریخ“ کی دوسری جلد کا صفحہ ۱۷۵ انکال کر دکھایا۔ اس میں لکھا تھا کہ ”حضرت ابوالعاصؓ بن ریح جو داماد رسول نئے گندم اور خرما شتر پر بار کر کے لے جاتے اور شعبابی طالب میں اُنٹ کو ہائک دیتے۔ ایلیٰ رسول اللہؐ فنا کر کے تو ابوالعاصؓ نے ہماری دلدادی کا حق ادا کر دیا۔“

سیدنا ابوالعاصی امیر ارمی تھے مگر سیدہ زینب کے استھان کے بعد آپ نے دُوسری شادی ذکر اور ایک جہادی شامل ہو کر شہید ہو گئے۔ ان کے مقابلہ میں شیعوں کے اقوال کے مطابق سیدنا علیؑ نے ہمیشہ حضرت زہراؓ کو ایذا پہنچا لی۔

اپ میں صرف شیخوں کی دُہ جبارتیں نقل کرتا چاہتا ہوں جو مولوی صاحب نگال نگال  
کی وجہ سے سانے رکھتے ہے۔

پرستہ ہے معتبر حضرت امام محمد باقرؑ سے روایت ہے کہ جناب رسول جدّانے یہ فرمایا تھا کہ خدمت باہر کی مثلاً مکریٰ اور پانی لانے کی جناب امیرِ کویں گے مگر حضرت امیرؑ نے اخلاقیٰ حمد نہ کی۔

جلاہ العین اردو جلد اول ص ۴۳ - ۱۴۲

بیسند معتبر چناب امیر سے روایت ہے کہ فاطمہؓ حضرت رسولؐ کی محبوب ترین روم تھیں اور اس قدر پانی کے شیزیز سے اٹھائے کے سینہ مبارک سے اڑایہدا کاظما برخوا اور اس قدر بچی پیسی کی ہاتھ مجروح ہو گئے۔ اس قدر جھاڑ دی کہ کپڑے گرداؤں دو ہو گئے اور اس قدر آگ سلکانی کہ کپڑے سیاہ ہو گئے۔ لہذا کثرت کار و بار سے جہاں سیدہؓ کو تخلیف ہوئی۔ میں نے ایک روز کہا کہ اپنے پدر بزرگوار کے پاس جاؤ اور عزم کرو کہ مجھے کام کا چکے لیئے ایک کمزیر مول لے دتیجئے۔

حلا، العین اردو جلد اول ص ۱۴۳)

ایک روز نبی علیہ السلام حضرت سیدہ کے گھر گئے وہ اونٹ کی کھال کا جامہ پہنے

اُس کے علاوہ مولوی صاحب نے چند اور حوالے بھی دیئے مگر میں فی الحال انہیں

نظر انداز کرتا ہوں۔ چند شیعہ اصحاب ان تصريحات کے باوجود یہ کہتے ہوئے گئے ہیں کہ زینبؓ رقیۃ ہادر اُم کلثومؓ پہلے خادمودل سے تھیں۔ اُول تو اس وجہ سے یہ بات ناقابل قبول ہے کہ

معتبر کتب شیعہ میں صاف لفظ بیٹیوں کا ہے اور پہلے خادمودل کی اولاد کو عربی میں ربیب کہتے ہوئے ہیں۔ قرآن مجید میں بھی جناب رسولؐ ہذا کیلئے بیٹیاں ہی آیا ہے۔ پارہ ۲۲ رکوع ۵ میں ان لوگ خدا کم و زیادتیؓ و بنائیک کا لفظ الگ ہے اور پارہ ۳ رکوع ۱۵ میں ربائب کا لفظ الگ ہے۔ اس مسئلہ کو ایک الحجۃ جو امامؓ پیغمبڑ کی صورت میں شائع کرنے کی مزدort اس لیے پیدا ہوئی کہ ۲۳۷۰ کو مولانا اسی علیل حملہ (اور اخیر) ۱۱

صاحب کو لائپرڈ ہر ۲۰ کو مولانا بنتی انفاری کو ٹیکسلا اور رہش (رہنم) کے موقع پر جابرؓ سین صاحب خطیب مسجد اثنا عشرہ یہ شاہ چن چراغ راد پینڈی کو زبانی کیا اور بعد ایں تحریری طور پر بھیجا۔ اس سے پہلے ماہ مارچ کے شروع میں سید زادہ سین زیدی کی خدمت میں مرضع بھاوارہ ضلع سرگودھا میں مستعد کی وضاحت کے لیے عرض کی۔ مگر وہ اتنا کہہ کر خاکش ہو گئے کہ یہ نبی علیہ السلام کی اصطلاحی بیٹیاں ہیں جبکہ یہ کہا گیا کہ سیدہ امام ابوالصالح کی بیٹی تھیں جو سیدہ زینبؓ کے بطن سے بیٹیں اور ان کا نکاح سیدہ فاطمہؓ کے مرنے کے بعد حضرت علیؓ سے ہوا تھا تو زیدی صاحب طرح دے کر نکل گئے۔

یہ اپنے ایمان و روحانی کو حاضر ناظر رکھ کر کہتا ہوں کہ میں مسلک اللہ کے فضل سے متینہ قلم کا شیعہ ہوں۔ مگر اس متذمہ مسئلہ نے مجھے ذہنی طور پر سخت خیال میں ڈال دیا ہے۔ آج تک جن علماء کرام سے دریافت کیا گیا اگر ان میں سے کوئی ایک بھی میری نسلی کر دیتا تو شاید مجھے یہ طویل خط نکھل پڑتا۔ اس خط کو طبع کرانے کی مزدort اس لیے عمرکس ہوئی کہ میں سینکڑوں علمائے کرام کی خدمت میں اپنے دل کے اطمینان کے لیے قلی خط لکھ کر بھیجنے کی رسمت نہیں رکھتا۔

ایک اور بات ذہن میں آتی ہے کہ اگر شیعہ علمائے کرام اپنی معتبر کتب کی تحریروں کے طالع نبی علیہ السلام کی چار بیٹیوں کا اقرار کر لیں تو کیا شیعیت میں کچھ فرق پڑ جائے گا اور ہر تعلیمات حضرت زہراؓ کو قدرت کی طرف سے دلیلت ہوئی ہے اس میں کچھ تجھی آجائے گی؟

رہتے تھے۔ اس وقت جناب رسولؐ خدا نے پاؤں اپنا جناب امیرؓ کے پاؤں پر رکھا اور فرمایا اسے ابو ترابؓ اٹھو۔ گھر والوں کو قم نے اپنی جگہ سے جد آکیا ہے۔ جاؤ اب بکر دمکر اور طلحہ کو بلا لاؤ۔ پس جناب امیرؓ کے اور ابو بکر اور عمرؓ کو بلا لائے۔ جب قریب جناب رسولؐ خدا کے حاضر ہوئے حضرت رسولؐ نے ارشاد کیا۔ اے علیؓ قم نہیں جانتے کہ فاطمہؓ میری پارہ تن ہے اور میں فاطمہؓ ہوں۔ جس نے اسے آزار دیا جیسا کہ میری حیات میں آزار دیا۔ جناب امیرؓ نے عرض کیا۔ ہاں یا رسول اللہ۔ (حلال العین۔ جلد اول ص ۱۸۶-۲۶۴)

یہ عبارت دکھانے کے بعد مجھے غاطب کر کے کہنے لگے کہ ڈاکٹر صاحبِ اذرا الفصاف سے نبی علیہ السلام کے دونوں دامادوں کا موازنہ کیجئے کہ کس نے نبی علیہ السلام کو آرم پہنچایا۔ اور حضرت عثمانؓ کے سنت ترمذی کا اگر میری تیسری بیٹی ہوتی تو میں عثمانؓ کو دے دینا۔ اس بات کو بھی ذہن میں رکھیے کہ بیوی پریشان ہو کر باپ کے ہاں پہلی جاتی ہے اور میں مسجد میں آرم فرمائے ہیں۔

مولوی صاحب کی گفتگو کا فی طویل ہر قی جابری تھی مگر میں نے کہا کہ آپ ہر ف بوضوع زیر بحث یعنی نبی اکرم ﷺ کے سلسلہ میں شیعہ مہبہ کی کتب سے کوئی اور ثابت پیش کر سکتے ہیں تو کیجئے۔ مولوی صاحب نے مندرجہ ذیل نکتہ نکال کر پیش کیں۔

#### ۱. مجلس المؤمنین ص ۶۶

۲. حیات القلوب جلد ۲ ص ۱۲۸، ص ۱۳۰ مطبع نوکشور

۳. فروع کافی مترجم طبع کراچی ص ۲۱۶، ص ۲۰۲

۴. تذكرة المصنوعین طبع یوسفی مہلی ص ۲

۵. بھول کافی باب مولانا

سلہ۔ یہاں مولوی صاحب نے کہا کہ ڈاکٹر صاحب اسی بات پر بھی کسی مفت مراجع شیعہ نے غور کیا ہے کہ نبی علیہ السلام نے حضرات شیعین اور حضرت طلحہؓ کو بلائے کام کیوں دیا؟ اس کی وجہ تھی کہ ان اصحاب کی استہ پار یہی سیدہ فاطمہؓ کا نکاح حضرت علیؓ سے کیا گیا تھا یہاں چند اور حوالے میں پیش کئے گئے مگر میں طرح دیکھاں گا۔

اب یہ حقیقت کسی کے چھپائے چھپ تو نہیں سکتی پھر خواہ مخواہ اغیار کے سامنے آئیں ہائی  
شایں کر کے جان چھڑا لینا چہ معنی دارد؟

میں تقریباً ایک سو کے قریب مجتہدین عظام علمائے کرم اور مدیران جرائد کی خدمت  
میں یہ عملیہ پیش کر رہا ہوں اور بے قراری سے جواب کا منتظر ہوں۔ میں یہ بھی عمر من کر دوں  
کہ اسی سند اور اسی قسم کے چند اور مسائل نے اکثر ذہنوں کو پریشان کر دیا ہے۔ اب یہ آپ  
پر فرض عائد ہوتا ہے کہ جس قدر جلدی ہو سکے اخبارات کے ذریعے اسی مسئلہ کو واضح کیا جائے۔  
جن اصحاب کی خدمت میں بھیج رہا ہوں ان میں سے چند کے اسماء کے گرامی حسپ ذیل ہیں:-

۱۔ سید مظفر علی مشی ہفت روزہ شہید۔ ۵. السنۃ روڈ لاہور

۲۔ شیخ محمد صدیق تبی۔ اے ایڈیٹر ہفت روزہ رضناکار بازار حکیماں بھائی دروازہ لاہور

۳۔ سید اشتیاق حسین نقوی ایڈیٹر ہفت روزہ اطاعت الاسلام۔ سخاری ماکریٹ۔ ودقہ کالنی۔ لاہور

۴۔ مولانا مشش العباس الیبی۔ ایڈیٹر پندرہ روزہ آفیاپ۔ بیانات بازار کوئٹہ

۵۔ سید ظفر حسین نقوی ایڈیٹر ماہنامہ نور۔ کراچی

۶۔ ایڈیٹر ہفت روزہ درجنجحت بسیاں بکوٹ

۷۔ ایڈیٹر "اخبار شیعہ" سنۃ روڈ، لاہور

۸۔ سید اعجاز مرتضی سخاری۔ رکن مجلس تحقیق اسلام امیر سرگودھا

۹۔ سید محمد عادل ضوی خلیفہ سیدنا شاہ کربلا۔ ضویہ سوسائٹی۔ کراچی

۱۰۔ سید علی راغب نقوی صدر ایجن اثنا عشریہ (رجسٹری) ۴۶۸/۴ رمنا۔ ۷۶۔ اسلام آباد

۱۱۔ جناب عطا محمد بذریعہ سکریٹری تعلیم الاغلبین۔ دارالعلم سرگودھا۔

۱۲۔ سید ظہور الحسن کوثر خلیفہ شیعہ معلمہ دیگر ایاں۔ بھائیوں روڈ، مدنان

۱۳۔ سید صادق علی شاہ نجفی۔ خلیفہ جامع مسجد محمدی گلگرگ۔ لاہور

۱۴۔ جناب ظفر الحسن ایم۔ اے ناظم اعلیٰ امامیہ جمیعت العلماء پاکستان۔ ۵. السنۃ روڈ، لاہور

۱۵۔ مرتضیٰ علی سید حسین سردارہ مجلس معل علماء۔ یونیورسٹی نیشنل سیلانوں

۱۶۔ ادارہ "پیام عمل" کشمیری محلہ اندر وہن موجی دروازہ۔ لاہور

۱۷۔ مولانا جابر حسین خطیب جامع مسجد شاہ پن چراغ۔ رادی پینڈی

۱۸۔ علامہ رشید ترابی معرفت امام باڑہ کھارا در۔ کراچی

۱۹۔ مولانا بشیر الصاری۔ ٹیکسلا۔ ضلع راولپنڈی

۲۰۔ مفتی جعفر حسین مجتبی معرفت امام باڑہ۔ گوجرانوالہ

۲۱۔ علامہ اختر حسین زیدی معرفت امام باڑہ گامے شاہ۔ لاہور

۲۲۔ مولانا محمد امیبل دس آل محمد۔ سرگودھا روڈ۔ لاہول پور (فیصل آباد)

آپ حضرات کے علاوہ تقریباً نیس دیگر حضرات کی خدمت میں یہ مफل بیچ رہے ہوں

ذوٹ: جن اخبارات یا رسائل میں اس کا جواب لکھا جائے ان کی ایک کاپی مجھے ارسال  
فرما کر منکر فرمائیں۔

یہاں یہ بھی واضح کر دینا چاہتا ہوں کہ اس سند کی طرح بارگ ذکر متم نظر ہے

اما سنت حضرت شہر بازو۔ کربلا کے معروکہ کے صحیح خداو خال شیعیت کا اپن منظر یہود اور مجوہ

کا گھٹ جوڑ۔ حضرت عمر اور حضرت عثمانؓ کی شہادت نیز علویوں اور امویوں کے آپ میں

رشتے اور تعلقات وغیرہ کے سلسلے میں طبیعتی میں تدبیب پیدا ہو چکا ہے۔ اگر سند

مسئولہ کا تسلی بخشن حل مل گیا تو ہبھر ورنہ میں عنوانات مذکوج بالا کے مقلعی بھی مکتوبات

مفتاح لکھنے پر اپنے آپ کو مجبور پاؤں گا۔ یہ چاہتا ہوں کہ آپ صاحبانِ حقیقت مذہب

شیعہ کا واضح طور پر جواب لکھیں تاکہ مذہب طبیعتیں نیکو ہو سکیں۔

والسلام

ڈاکٹر یاد رحیم ساقی

۵ اکتوبر ۱۹۶۳ء۔ رہنماس (ضلع جللم)

## مکتوب مقصود ح کا جواب

: منجانب :

مولوی محمد بشیر انصاری صدر مجلس علمائے پاکستان

۱۹۶۳ء

### محترم جناب داکٹر صاحب

سلام نسل. آپ کا مکتوب گرائی پیش نگاہ ہے۔ میں ۱۹ ربیع الاول تک کوچی سے اپنی بیٹیوں کا نکاح نہ کرو۔ لہذا حضر اکرم اپنی بیوت کے خلاف کبھی اپنی بیٹیاں مشرکوں کے نکاح میں نہیں دے سکتے۔ البتہ امت کیلئے عدم علم کی وجہ سے یہ حکم اس وقت تک جاری نہیں ہر سکتا۔

جب امت کو علم ہوا تو اس پر بھی تعمیل واجب ہو گئی اگر حضور چاہیں سال تک ملت ابراہیم پر تھے تو تک ملت جعلی۔ جو باہم ملتمس ہوں کہ جملہ مسلمانین عالم کے نزدیک صرف کتاب اللہ ہی صحیح کتاب ہے اس کے سوا کوئی کتاب بالکلیہ صحیح نہیں کہی جاسکتی بلکہ جس مذہب میں چند کتب کو صحیح کا نام دیا گیا ہے ان کے مندرجات میں بھی جرح و تعدیل کے ذریعہ خداوسی مذہب کے علماء نے اغلاط کا ثبوت فراہم کیا ہے۔ جیکہ کتب صحاح کا یہ حال ہے تو جس مذہب نے اپنی کتب کو صحیح کا نام نہیں دیا ہے بلکہ صفات طور پر یہ حدیث مسلم تحریر کی ہے کہ جو کچھ قرآن کیمیطاب ہے وہ لے لو اور جو مخالف قرآن ہے اسے دیوار پر دے ماو۔

### ما وافق القرآن فخذ وہ و ما مخالف فاختربوہ على الجدار

لہذا اسلامی نقطہ نظر سے قرآن کیم ہی کو بالکلیہ صحیح کہا جاسکتا ہے۔ فرقہ اسلامیہ کا اعلان ہے کہ سرکار درجہاں کی طرف بوجتن لڑکیاں علاوہ جناب فاطمۃ الزہرا کے منسوب ہیں ان میں سے دو رکیاں رقیہ و ام کنوہم پیران ابو لمب عتبہ و عتبیہ کے نکاح میں بھی جو مشرک تھے۔ ایک رٹکی زینب ابوالعلیا مشرک کے نکاح میں تھی جو مشرک تھا۔ اعلان اسلام

کے بعد عتبہ اور عتبیہ نے طلاق دے دیا اور ابوالعلیا اسلام لے آیا۔ اب قرآن مجید کی روشنی میں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آنحضرت قبل اعلان بیوت چالیس سال کی عمر تک اس عقیدہ پر تھے اور وہ عقیدہ کس دین یا ملت کی طرف منسوب تھا۔ یہ تو مسلمان فرقہ اسلامیہ میں ہے کہ حضور اکرم کبھی تبی کے اُمّتی نہیں تھے بلکہ آپ عالمیں کے بنی اور کل انبیاء آپ کے اُمّتی تھے۔ لہذا آپ کا عقیدہ اور عمل اپنی ہی بیوت کے ماتحت ہو گا۔ یونکہ آپ اس وقت بھی نبی تھے جب حضرت آدم اُب و گل میں تھے۔ اس وقت آپ ملکہ کے بنی تھے۔ انہیں تیج و تہیل کی تعلیم دیتے تھے ان انہن المستبحون۔ آنحضرت نے قبل اعلان بیوت کبھی شرک نہیں کیا اور نہ مشرکوں سے محبت کا اظہار فریایا بلکہ اپنے حقیقی چچا ابو لمب سے بھی ترک مولات کیا۔ آنحضرت کو اپنی بیوت کا علم تھا اور اس میں حکم موجود تھا۔ ولا تکعوا المشرکین مشرکوں اعلان سے اپنی بیٹیوں کا نکاح نہ کرو۔ لہذا حضر اکرم اپنی بیوت کے خلاف کبھی اپنی بیٹیاں مشرکوں کے نکاح میں نہیں دے سکتے۔ البتہ امت کیلئے عدم علم کی وجہ سے یہ حکم اس وقت تک جاری نہیں ہر سکتا۔

ابراہیم میں بھی مشرکین سے تہذیب الازم ہے خواہ باپ ہو یا چاہ لہذا اس صورت میں بھی اپنی بیٹیاں شرک کے نکاح میں نہیں دے سکتے۔

تیسرا صورت کا تصور بھی جرم ہے کہ آنحضرت معاذ اللہ۔۔۔ یعنی دین سے لا تلقن در ملتبہ ابراہیم کے نکاح میں دوسرے مذہب کے نکاح میں نہیں دے سکتے۔

لہذا قرآن کی روشنی میں ثابت ہے کہ یہ لڑکیاں حضور اکرم کی نہیں تھیں۔ بھر کس نے مشرکوں سے ملکہ خدا ہر کوئی نکاح کیا۔ کون ملی نکاح ہوا۔ اس کی تائید اس بیان سے ہوتی ہے کہ خدا مجھ کی حقیقی ہیں ہلکتہ خویں کی رکیاں تھیں۔ اس کی صورت کے بعد اپنی خالہ مددیہ غیر بنت خویں کے پاس پہن ڈیں جب جوان بھر گئی تو ان کے باپ ابوالعلیا نے ان کا نکاح مشرکوں سے کیا جو خود مشرک تھا۔ وہی ولی نکاح ہوا۔ اس صورت بیان سے آنحضرت پر مذہب افسادہ بے دین ہوتے کا الازم عائد ہو سکتا ہے نہ ملت ابراہیم سے لا تلقن کا۔ اگر آنحضرت کی بیٹیاں تیم کی جائیں تو آنحضرت کے مقدس اعتقد و عمل پر الازم عائد ہوتا ہے۔ تعالیٰ رسول رب عن ذالک علماً کیزیر۔

قرآن کیم میں آیہ حجای سُنْ فَوَجَرَی میں نازل ہوئی ہے جیکے یہ نیقول ریکیاں مرکھی فیں  
ان میں سے کوئی بھی نہ نہیں۔ پھر قد لاذ احتج و بنا تک میں کن بنات کو حکم پرده ہے  
جیکے سارے فاطمہ زہرا کے کوئی لڑکی بقید حیات نہیں ہے کیا مردوں کو پرده کا حکم دیا گیا ہے  
اس آیت کی تفہیم آیہ تحریم نکاح کرتی ہے۔

حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَهَاجَرَةُ وَبَيَانَكُمْ۔ اس آیت میں محمات نکاح کا ذکر ہے اور ان کی تعلیم  
بنائی گئی ہے جس کے بعد تعلیم نکاح کیلئے ڈاہل لَكُمْ مَا وَرَأَتُمْ اذْلِكُمْ۔ آیہ  
تحریم نکاح میں دادی، نانی اور پوتی، نواسی کا ذکر نہیں ہے پھر وہ کس آیت سے حرم میں لامحال  
اعجات میں دادی، نانی اور بنات میں پوتی، نواسی شامل ہیں۔ لہذا بنات میں آنحضرت کی  
نواسیاں شامل ہیں۔ اسی لیئے رفیقہ (یعنی زینب) اور ام کشمیر نے بازار کو نہیں اپنے خلیل میں  
فرمایا تھا۔ نَحْنَ بَنَاتٍ دَسَولُ اللَّهِ۔ ان ہی دونوں پر زیارت میں سلام ہے عبد المولی خین  
یہ سلم ہے کہ آنحضرت صَلَّی اللَّہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کی شادی خدیجہ سے لمبرہ ۲۵ سال ہوئی اور ۳۲ سال  
کی عمر تک کوئی اولاد نہیں ہوئی۔ پھر ہمیں اولاد قاسم با طیب ہیں۔ ذرا ٹھنڈے دل سے غور  
کریں۔ سات سال کی مدت میں قبل اعلان نبوت تین ریکیاں کیونکر پیدا ہوئیں۔ مدت  
حمل اور مدت رضا عنات کا حساب لگایے اور پھر ان کی بھرپور جوانی اور مشترکین سے  
نکاح اور ان کا طلاق دینا اور حضرت عثمان کے نکاح میں قبل اعلان نبوت ایک ریکی  
کا آہانا۔ یہ سب کچھ شاعر نے تخلیق ہی کہا جاسکتا ہے۔

اسی تخلیق پر حکایات و قصص کا انبار ہے جو بنا الفاسد علی الفاسد ہے درایت  
بانتحقیق روایت پر مقدم ہے لہذا ایسا نہ کیجئے کہ معراج مکہ معقلہ میں ہوئی اور ایک بی بی جن  
ساتھ شادی میں طبیبہ میں ہوئی وہ کہتی ہیں یا رسول اللہ شبِ معراج میسر ہے بسترے  
جہدا ہی نہیں ہوئے۔ اسی لیئے امیر شام نے معراج جمانی سے انکار کر دیا۔ وقتِ معراج جو بیلی  
پیدا ہی نہ ہوئی، ہر یاد دده پیلی، ہو دہ شادی سے پہلے ہی ہم بستر ہو گئی اور اس کا قول  
انکارِ معراج جمانی کا ثبوت بن گیا۔ یہ بھی شاعرانہ تخلیق ہے۔ درایت سے کو سول دور ہے۔  
آنحضرت پر آئیر و اند رعشیر قٹ الا هر بین نازل ہوئی اور آپ نے چالیں افرا  
خاندان کی دعوت گی جس کو دعوت ذوالعشیرہ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ پہلے دن بنا

جناب مولوی محمد بشیر صاحب النصاری کا خط فارسی نے طاخطہ فرمایا۔ اس میں چند بڑی پتے کی باتیں فارسی کی نظر میں سے گزرنیں۔ آخر ایسا کیوں نہ ہوتا۔ آپ فائی ٹیکسلا ٹھہرے معلوم ہوتا ہے کہ فاتح ٹیکسلا نے اپنی عادت راسخ کے مطابق سوائے اپنے آپ کے سب کو جاہل سمجھ رکھا ہے۔ بہر حال آپ کے خط کی اہم باتیں کچھ اس قسم کی ہیں:-

۱. صرف کتاب اللہ ہی صحیح کتاب ہے .....

۲. سرکار دو جہاں کی طرف جو تین لوگیاں علاوہ جناب فاطمہ زہرا کے منسوب ہیں ان میں سے دولوگیاں رذیہ و اُمّ کلثوم پیران ابوہبیل عتبہ و عتبہ کے نکاح میں قصہ جو مشترک تھے ایک لوگی زینب ابوالعاش کے نکاح میں تھی جو مشترک تھا اور نبی سے یہ فعل سرزد نہیں ہو سکتا تھا کہ کفار و مشرکین کے نکاح میں اپنی بیٹیاں دیتے۔

۳. آنحضرتؐ کو اپنی بیوت کا علم تھا اور اس میں حکم موجود تھا "وَلَا تنكحوا المشركين"

۴. درایت بالحقیقت رواثت پر مقدم ہے

اور سب سے پر نظر بات یہ کہ ذیائے شیعیت کی طرف سے واندر عشیرت کا  
الآخرین کی تفسیر کے میں اسطورہ میں سیدنا علیؑ کے فرق افسوس پر بلا فصل خلافت کا جو  
تاج سمجھا جا رہا ہے۔ آپ اس کے منکر ہیں۔ پوچکہ یہ رواثت بھی دراثت کے معیار پر پوری  
نہیں اُرتقی۔ شیعہ اصحاب تبلطرائق سے "واندر عشیرت والا قوبیدن" پیش کرتے ہوئے  
فرماتے ہیں کہ دیکھا۔ اُس وقت سوائے حضرت امیر علیہ السلام کے کسی نے کوئی جواب دیا  
مگر مولوی محمد بشیر صاحب اپنے اس مکتب میں فرماتے ہیں کہ واقعہ سرے سے ہی غلط  
ہے۔ شاید یہ بھی کوئی امامت کا راز ہو۔

## جواب الجواب منجانب حکیم فیض عالم صدیقی

رہنمائی ۲۵ اپریل ۱۹۷۳ء

### بنام — حضرت مولانا الصاری صاحب

سلام دعوات! رہنمائی کے صاحب نے "بنات رسول" کے سلسلہ میں آپ کو خط لکھا تھا جس کا آپ کی طرف سے جو جواب موصول ہوا وہ اس وقت میرے پیش نظر ہے آپ نے اس خط میں جس حد تک لفاظی کے ذریعے نقش مصنون سے گزینی کی رہیں تلاش کی، میں وہ ایک کم علم یا آپ کے کسی حصہ میں عقیدت مند کو تو مطلع کر سکتی ہیں مگر کسی پڑھنے کی آدمی کے سامنے اس قسم کی تاویلات پیش کر کے فرار کی رہیں تلاش کرنے سے ایک عالم اپنے مقام و مرتبہ سے یقیناً گر سکتا ہے۔

بات صرف اس قدر ہے کہ بنی اسرائیل صدیقہ اللہ علیہ وسلم کی چار بیٹیاں تھیں اور آج تک علی اتواءٰ شیعہ مذہب کی اہمیت اکتبت میں ان چاروں کے وجود کو تسلیم کیا گیا ہے۔ آج اگر آپ ان چاروں میں سے تین کو ہالہ کی بیٹیاں یار قیہ (یعنی زینب) اور اُمّ کلثوم کے وجود میں کذکے بازاروں میں گشت کرانے کی گوشش کریں (حالانکہ یہ گشت کا فتحہ بھی سراسر کتب افرا پر سنبھال دستاں ہے) تو اسے کون صاحب عقل تدبیح کرے گا۔ آپ لفاظی کے بل پر کبھی صدقہ کائنات سیدہ عائشہ کو درمیان میں گھسید لائے ہیں کبھی عبد اللہ بن عباس اور کہیں واندر عشیرت کا الا قوبیدن اور ہذا خلیفتی کی طرف پرواز کر رہے ہیں۔

مولانا! ان باقول کا جواب دیا جاسکتا ہے مگر میں چاہتا ہوں کہ اب یہ طالب علم آپ سے بالمشافہ صرف "بنات رسول" کے متنازعہ امر میں بات کوئے۔

آپ کے نزدیک اہل سنت کی کتب ناقابل قبول ہیں۔ یہ یعنی میں صرف آپ کی اہمیت اکتبت سے چند حوالے پیش کرتا ہوں۔ اور ان حوالہ جات کے متعلق طالب جواب ہوں۔ میں اپنے ایمان والیقان اور وجدان کی رکھتی میں آپ سے وعدہ کرتا ہوں کہ اگر

اپ نے اپنی کتب میں سے جو اقوامات اکتوب کے صحن میں آتی ہوں کسی حدیث یا کسی امام کے قول سے ثابت کر دیا کہ نبی علیہ السلام کی صرف ایک بیٹی تھی تو میں مصدق دل سے آپ کا دعویٰ تسلیم کر کے اپنے موقع سے رجوع کو تمام اخبارات میں شائع کر ادول گا۔

ورنة آپ بُحْرَاتِ بَيْحَقَّهُ اور اصل حقیقت کو تسلیم کرتے ہوئے کہ نبی علیہ السلام کی چار بیٹیاں تھیں کی مصادقت کا اعتراف کیجئے۔ ابید ہے یہ تمام کتب آپ کے پاس ہوئی۔ وقت نکالیئے اور ملاحظہ فرمائیے:-

- ۱۔ تزوح خدیجہ وہا بن بعض عشرين سنہ فولد لہ منها قبل مبعثه القاسم ورتیہ وزینب دام مکثوم ولد لہ بعد المبعث فاطمہ علیها السلام وردی ایضاً انه لم یولد بعد المبعث الا فاطمہ و ان الطیب والطاهر ولدا قبل مبعثہ۔

(صافی شرح اصول کافی)

- ۲۔ در حدیث معتبر از حضرت امام جعفر صادق مقول است ..... خدیجہ اور اخدا رحمت کند ..... از من طاهر و طہر بهم رسانید کہ او عبد اللہ بود و قاسم را آورد ورتیہ و فاطمہ وزینب دام مکثوم از بهم رسید۔

(حيات القلوب جلد ۲ باب ۷ ص ۸۲)

- ۳۔ سیدنا علیؑ سیدنا عثمان کو مخاطب کو کہتے ہیں "وانانت اقرب الى رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و شیخة حرم منها وقد نقلت من صهر مالم رنهیج الملاعنة مصری جلد ۷ ص ۱۵۵" بیالا۔

اس کا ترجیح اور شریح سید علی نقی نے فیض الاسلام میں یوں لکھا ہے:-

- ۴۔ در حالیکہ تو از بھت خوشی بررسی رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم اذ آنہا زدیک نزی چوں عثمان پسر عفان بن ابی العاص بن امیہ بن عبد الشمیس بن عبد مناف یہ شد و عبد مناف حبیب حضرت رسول محمد بن عبد اللہ بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف

بن قصی بن کلاب بن مرہ بن کعب است۔ واما ابو بکر پسر الی تحفہ عثمان بن عہر بن عہر بن کعب بن سعد بن قیم بن مرہ بن کعب می باشد و مرہ جدششم پیغمبر اکرم است۔ واما غیر پسر خطاب بن فضیل بن عبد العزیز بن ریاح بن عبد اللہ بن قحطان زرار بن عدی بن کعب بود و کعب جد عشتم رسول خدا است۔ پس خویشاں ندی عثمان از ابو بکر و عسرہ بہ پیغمبر اکرم نزدیک تراست و به دامادی پیغمبر مرتبہ یافتہ ای کے ابو بکر و عمر نبی فتنہ عثمان رتیہ دام مکثوم را کہ نباہ مشہور فخران پیغمبر احمد پیغمبری خود درآورد و در اول رقبہ را و بعد از پنڈگاہ کمظلوم دفات نمود، امّ کمکثوم را بجائے خواہ باد دادند۔ (فیض الاسلام ص ۱۵۹)

۲۔ حدیث حیرن بن عسید عن امیہ قال ولد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من خدیجہ القاسم والظاهر دام مکثوم رتیہ و فاطمہ وزینب۔

(قرب الانسان ص ۱۶۰ سفری سطر)

۳۔ در قرب الانسان بسنہ معتبر از حضرت صادق علیہ السلام روایت کردہ است کہ از برائے رسول خدا از خدیجہ متولد شدند طاہر، قاسم، فاطمہ، ام مکثوم رتیہ وزینب (حيات القلوب جلد ۲ ص ۱۵۹)

۴۔ از حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام روایت شده است کہ از برائے رسول خدا از خدیجہ تو لد شدند طاہر و قاسم و فاطمہ دام مکثوم ورتیہ وزینب۔

(منتهی الامل ص ۹، مصنفہ شیعہ عباکس قی)

۵۔ ابن بالویہ بسنہ معتبر از امام جعفر صادق روایت کردہ است کہ برائے حضرت رسول متولد شدند از خدیجہ قاسم و طاہر نام طاہر عبد اللہ بود و ام مکثوم ورتیہ وزینب و فاطمہ۔

(حيات القلوب جلد ۲ ص ۱۵۹)

۶۔ روی الصدقون فی الخصال باسنادہ عن ابی بصیر عن ابی عبد اللہ قال ولد رسول اللہ من خدیجۃ

القاسم والطاهر وهو عبد الله أم كلثوم ورقية وزينب.

(مرأة العقول شرع الأصول والفرع ١٣٥٣)

٩. قال ابن عباس أول من ولد لرسول الله صلى الله عليه وسلم بهمة قيل  
النبيّة القاسم ويكتفى به ثم زينب ثم رقية ثم فاطمة ثم أم كلثوم ثم  
ولده في الإسلام عبد الله فسمي الطيب والطاهر وأمهما جميعاً  
خدّيجة بنت خويلد. (مرأة العقول ١٣٥١)

١٠. اللهم صلّ على القاسم والطاهر ابني نبيك. اللهم صلّ على رقية  
بنت نبيك. اللهم صلّ على أم كلثوم بنت نبيك

(تهذيب جلد ١٥٣٦ كتاب شيعه تخته العوام مصنفه احمد بن حنبل)  
یہ چانہ تھا کہ صرف حالہ جات پر اکتفا کرتا مگر مقطع میں آپؐ کی ہے سخن گستاخانہ تھا  
تخته العوام کے بعض نسخوں کی عبارت کا ترجمہ یہ ہے کہ جس نے نبی کی بیٹیوں کو ایزادی  
اس نے نبی کو ایزادی کس دادا نے نبی کو ایزادی کس طبقے نے نبی کی بیٹیوں کا انداز کر کے  
نبی کو ایزادی۔ فاضم

نیز تخته العوام ہی اس سے کو واضح کرنے کا محرك ہنا۔ کوئی صاحب ہیں منظور ہیں۔  
انہوں نے تخته العوام اپنے نام سے طبع کلاتے وقت سیدہ فاطمہؓ کے علاوہ باقی بیٹیوں کا نام  
ہی اڑا ریا۔

١١. مشهور اس سوت کو دفتر ان سنت حضرت پھار نظر بودند۔ وہمہ از حضرت خدیجہ موجود آمدند.  
(حيات القلوب جلد ٢ ص ٥٦٣)

١٢. پھار دفتر از برائے حضرت رسول آدرب زینب۔ رقیہ۔ ام كلثوم دفاتر  
(حيات القلوب ص ٥٦٤)

١٣. سوہہ بنت زمعہ را بادرختان سنت حضرت ازگم اور دند. (ایضاً ص ٣٢٣)

١٤. اگر نبی دفتر بیثمان داد۔ علی دفتر بصر فراتار۔ رجایل المؤمنین ص ٨٦

١٥. هجرت حبشه کے بیان میں۔ فخر حج ایہا سمل احمد عشر رجلاً واربعہ نسوہ در

هم عثمان بن عفان و امراتہ رقیۃ بنت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم.

(تفسیر مجتبی البیان جلد ٣ ص ٢٣٣)

١٤. سورہ الاعراف کی آیت یا ایها النبی قد لازم اجلک دینٹک کا ترجمہ  
”اے نبی علیہ السلام اپنی ازواج سے اور اپنی بیٹیوں سے اور اب ایمان کی عرونوں  
سے کہہ دو کہ وہ اپنی چادروں سے گھونگھٹ نکال لیا کریں۔

(ترجمہ مقبول احمد شیعہ ص ٨٢٩)

لیقول کے اگر بیٹیوں سے مُراد تمام مسلمان عورتیں ہے تو اب ایمان کی عرونوں کا کیا طلب؟  
۱۴. عیاشی روایت کردہ است کہ از حضرت صادق پرسیدنہ کہ آیا حضرت رسول دختر  
خود را بیثمان داد، حضرت فرمد بلے۔ (حیات القلوب جلد ٢ ص ٥٦٣)

شیعہ مجتبیہ ملکا قریبی کا قول ہے کہ جو لوگ یہ کہتے ہیں (جیسے کہ آپؐ نے بھی اپنے  
مکتوب میں لکھا ہے) کہ یہ صاحبزادیاں حضورؐ کی حقیقی بیٹیاں نہ ہیں بلکہ ریبیہ ہیں یا ہام کی  
روکیاں ہیں۔ ایسا کہتے والوں کے پاس کوئی سند نہیں اور پھر بعض ریبیہ کہتے ہیں بعض  
ہام کی بیٹیاں..... حافظہ نیا شد) ان دونوں کی باقیوں کو اللہ کرم کی معتبر روایات غلط قرار  
دیتی ہیں کیونکہ آنکہ کرم کے واضح فرمان اس بات کو ثابت کرتے ہیں کہ یہ چادروں حضور صلی اللہ  
علیہ وسلم کی صاحبزادیاں ہیں۔

۱۵. رہاسنہ ابوابہب کے بیٹیوں سے نکاح کا۔

تم خاندان قریش میں سلسہ مصاہرات قائم تھا جنہوں نے دفعی ابوابہب کے بیٹیوں سے  
برادری سبسم کے تحت منگتیاں کر دی ہیں درہ سخالی کیکہ صیغہ سنیں۔ اب سُنْتَ طَالِبَ مُجْلِسِي  
صاحب کا قول ”عنه پسر ابوابہب اور اتر و تریج نہود درگہ و پیش از دخل اور طلاق داد۔“

(حیات القلوب جلد ٢ ص ٥٦٣)

اب میں مجرداً جو عبارت نقل کر رہا ہوں یہ سینہ پر سفیر کو نقل کر رہا ہوں جیاً قلوب  
کے مصنف نے نبی علیہ السلام کی ذات اقدس پر جو سو قیانہ اور بھونڈے امداد سے حمل کیا ہے  
وہ متراکف بکفر سے:-

”پس اگر دختر بیشان دادہ باشد بنا بر آن کہ درظاہر داخل مسلمانان بوده است دلالت نبی کند برآں کہ دریاں کافر بوده است و تائیف تلب ایشان و دختر خواستن از ایشان و دختر دادن باشیان در تر فتح دین اسلام واعلاۓ کے تمام مغلیت عظیم داشت و در اینها مصالح بے شمار بود کہ اکثر آنها بر عاقل متأمل پژوهید نیست و اگر آنچا یہ اظهار لفاقت ایشان میں نہد و اسلام ظاہر ایشان را قبل فرمود پاں یا بیان بغيراز تستیلیے از صنعاً نی باذند. چنانچہ بعد ازاں چاپ با میر المؤمنین علیہ السلام بغيراز سے چهار نفر نہادند۔

#### (حیات القلوب ص ۵۶)

اس عبارت کے بعد میں پھر آپ کی توجہ آپ کے مکتوب کی اس عبارت کی طرف مبذول کرنا چاہتا ہوں کہ ”نبی علیہ اسلام نے قبل از اعلان بتوت کبھی شرک نہیں کیا اور نہ مشرکوں سے محبت کا اظهار فرمایا بلکہ اپنے حقیقی چفا ابوالعبس سے بھی ترک و الالت کیا اور اس حضرت کو اپنی بتوت کا علم تھا اور اس میں حکم تقا ولات تک حوالہ شرک کیا۔ پہلا حضور امام اپنی بتوت کے خلاف کبھی اپنی بیشیان مشرکوں کے نکاح میں نہیں دے سکئے“

آپ فرماتے ہیں کہ نبی علیہ اسلام کی طرح مشرکوں کو رکیاں دیتے جبکہ آپ کے مصنف حیات القلوب لکھتے ہیں کہ نبی نے اسلام کی تبلیغ کیلئے کافروں کو رکیاں دیں فلم مولانا ذرا ذہن پر زور ڈالیتے؛ اپنے ایمان کو حاضر و ناظر کیجئے اور اپنے عقیدت مذہب میں اپنی ساکھ قائم کرنے کے لیے ایسے کلمات قلم یا زبان سے نہ نکالیے جو موجب رسولی دین و دینا ہوں۔ آئیے! اور مجھ سے سلسہ مکاتبت جاری رکھتے کی طرح ڈالیے میں جو کچھ پیش کروں گا آپ کی کتب سے سپیش کروں گا اور یہ بات آپ کے لیے بہت بڑی یعنی ہے، اس کے باوجود اگر میں اپنے موقوفت میں کامیاب رہوں تو حق یعنی میرے ساتھ سمجھا جائے۔

کیا آپ اتنی اخلاقی جرأت کا مظاہرہ کر سکتے ہیں؟ اگر ہر دست سمجھیں تو مجھ سے میری

تالیف حقیقت مذہب شیعہ“ منگو کر مزید تسلی کر لیں کہ حق کیا ہے؟ افسوس کہ مفت بھیجنے کی پوری بیشان میں نہیں ہوں۔

ناؤار خاطر نہ ہو تو ایک طبیفہ عرض کر دوں۔ سید نعمت اللہ محمدث الحبر اڑی کو نو آپ جانتے ہی ہوں گے۔ وہ آپ کے مذہب کے ایک بڑے لمحہ شیخ محمدث بھرے میں بیہدہ ام کلکشم بہت علی ٹنکے سیدنا عمرؑ کے نکاح کے نکاح میں لکھتے ہیں۔

حضرت عمرؑ کے خلافت کے وقت حضرت اشکان فی تزویج علی علیہ السلام اُم کلکشم کو حضرت عمرؑ کے نکاح علی ٹنکے کام کلکشم کو حضرت عمرؑ کے نکاح میں دیدینے میں اشکان ہے کیونکہ خلافت کے وقت حضرت عمرؑ سے بڑی برائیاں ظاہر ہوئیں اور دین سے ایسے پھر گئے تھے کہ اس سے بڑا کوئی ارتداد نہیں۔ پس ایسے مرتد سے شریعت میں نکاح کیسے جائز ہوا حالانکہ اللہ تعالیٰ نے کافر اور مرتد سے نکاح حرام کیا ہے اور اس پر علماء شیعہ کا الفاق ہے ہم کہتے ہیں کہ علمائے شیعہ نے اس سے دفعہ سے جان پھر لائی ہے۔ پھر یہ کہ شیعہ روایات سے ظاہر ہے کہ جب امام جعفرؑ پوچھا گیا اس نکاح کے متعلق تو حباب دیا کہ یہ پہلا فرج ہے جو ہم سے چھینا گیا تفضل اس کی یہ ہے کہ خلافت حضرت علی کو اپنی اولاد والبنتات والاذداج والاموال حق کیوں نہ خلافت سے دین کا نظام قائم ہوتا۔

اپ نے بڑی مصوصیت سے "دکاتکوحا المشرکین" لکھ کر گیا ایک عظیم حقیقت کا انکشاف نہ ریا مگر آپ کے گردید یعنی اللہ الجبرائی نے اس مسئلہ کی جس طرح عقدہ کشائی فرمائی ہے اس پر مرٹنے کو جویں چاہتا ہے۔ اس روایت سے چند عقدے حل ہجئے۔

۱۔ مرتد اور مشرک سے نکاح حرام ہے۔

۲۔ عمر بہت بڑا مرتد اور کافر تھا۔

۳۔ مگر ملی ٹنے اپنی بیوی اس کے نکاح میں دے دی۔

۴۔ امام حبیر نے علیؑ کے اس فعل پر یہ جواب دیا کہ "وہ پہلی شرمنگاہ تھی جو تم سے چھپنی گئی۔"

۵۔ علیؑ حوصل خلافت کے اس قدر خواہاں تھے کہ اس کے لیے بیٹیوں اور بیویوں کو بھی مرتدوں کے نکاح میں دینے سے گریز نہ کی۔

آدمی محبوب الہو اس ہر تو انہی کی شان میں اسی ہی دابی تباہی لکھا چلا جاتا ہے۔

### الخلصۃ:

## حکیم فیض عالم صدیقی

رہنماس۔ مندرجہ

خط کی رسیدگی سے مطلع فرمائیں اور جواب کیلئے دو سہنے تک انتقال کرو گا

## خط بنام مولوی محمد بشیر الصاری شیعہ منجاہی حکیم فیض عالم صدیقی

(پہلے خط کا الصاری صاحب کی طرف سے جواب آنے پر کھا)

رہنماس

۱۵ ائمہ شافعیہ

خاب مولانا الصاری صاحب!

مکتوب مفتوح میں آپ کے ذہب کی مقبرہ تین بلکہ امہات المکتب یعنی منتہی الامال قرب الائسناد۔ حیات القلوب۔ اصول کافی معن شرح مانی۔ فیضن الاسلام۔ مراثۃ العقول۔ تحفۃ النعم۔ تہذیب الاحلام۔ مجلس المؤمنین۔ ترجمہ قرآن شمولی مقبل احمد اور تفسیر مجتبی البیان کے حوالہ جات سے آپ کے خط کا جواب عرض کیا تھا مگر ایڈم جواب نہ رکھا۔

الصاری صاحب! اکتب مرقوم بالا کے علاوہ خصال شیخ صدق، کشت الفہم، تتمہ المہم، مناقب ابن شہر اشتبہ، ترقیۃ المقال، الاستخاشۃ فی بدع الشاذۃ، نقد الرجال، عمدۃ الطالب۔ حیات القلوب، اصول کافی، تذکرة المقصومین، استبعاڑ، اذار فناشیہ، تفسیر حسن عسکری اور نیج البلاعۃ سے ہی اس قسم کے حوالہ جات پیش کر سکتا ہوں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی چار بناں طاہرات قیس مگر آپ نے چند مہل قسم کی باتیں لکھ کر خاموشی اختیار کر لی۔

الصاری صاحب! دین حق سے رو گردانی نہ کیجئے اور حضور اکرمؐ کی تین بناں طاہرات کی ہستیوں سے انکار کر کے تحقیق الحوم کی عبارت کے مصدق نہ نہیں۔ یہی کہتا ہوں کہ آپ کی شیعیت بھی شیعہ ذہب کے لیے ایک دھوکا ہے ورنہ آپ اپنی مندرجہ صدر ۲۶۰ اہم ترین کتب کے مندرجات سے انکار نہ فرماتے۔ میں ہر دقت ہر مقام پر آپ کو ان کتابوں میں حضور اکرمؐ کی چار بناں طاہرات کے اذکار جلیلہ پیش کرنے کو تیار ہوں۔

میں نے اپنے پہلے مکتوب میں آپ کے پیش کردہ اعتراضات کا بعداً جواب نہ یا کہ آپ ذرا کھل کر شاید دوسرا ہے خط میں لکھ سکیں اور میں کھل کر جواب لکھ سکوں مگر

فرستے اُسے مولانا ابوطالب بعد السلام تک کہتے ہیں اور اس بات کی ذہنیاً پیشی جاری ہے کہ عبدالمطلب کی وفات کے بعد ابوطالب، ہی حضور اکرمؐ کا کفیل بنا مگر جب حضور اکرمؐ سن رشد و بوغعت کو پہنچے اور آپؐ نے اپنے اس کفیل چاہے اس کی بیٹی ام ہانی کا رشتہ طلب کیا تو اس نے یہ کہ کہ آپؐ کو رشتہ دینے سے انکار کر دیا کہ "الكافی یکافی الکریم" شرعاً، شریفین کو رشتہ دیا کرتے ہیں۔ ابوطالب نے اپنی یہ بیٹی ام ہانی "بہیرہ" کا فر کو بیاہ دی جو موذی رسول پارٹی کا مرغنا تھا۔ بہیرہ کے وہ اشعار جو اس نے حضور اکرمؐ کی ہجہ میں کہ ادب کی کتابوں میں آج تک موجود ہیں۔ ابوطالب کا وہ چہیتا داماد ابوطالب کی زندگی میں حضور اکرمؐ کو ایسا ہیں پہنچا تھا۔ اور ابوطالب کے مرنسے کے بعد بدرا، احمد اعزب، قاسم جنگلوں میں حضور اکرمؐ کے خلاف کفار کے شکریں موجود رہا۔ فتح مکہ کے روڈ بھاگ کر نجران کی طرف نکل گیا اور وہیں بحالت کفر فی القار ہوا۔ رسول اکرمؐ کی بیٹی کی بیٹی کی وجہ سے اپنی زوج ام ہانی اور بیٹوں کی بھی پرواہ سنکی، ابوطالب کیلئے آپؐ کو "لا استکحا المشرکین" کیوں نظر نہ آیا۔ حضرت علیؓ کو آپؐ ام اول اور ابواللامہ کہتے ہیں۔ "عالم ما كان عما يكتون" کہتے ہیں۔ کیا انہیں "ولا تنكحوا المشرکین" کا علم نہیں تھا؟ اگر علم تھا تو انہوں نے پہنچا پا کو "ولا تنكحوا المشرکین" کی خلاف ورزی سے کیوں نہ روکا؟ یہ چند سطور جواب آں عنزیل کے طور پر لوک قلم پر آگئیں۔ درصل اس مقام پر میں یہ کہنا پاہتا تھا کہ کوئی عاصب آپؐ کو "حیات القلوب" جلد ۲ صفحہ ۲۲، کے اس نفرہ کا ترجیح سمجھائیں۔

"حضرت رسول ﷺ نے خبر بد منافق دار"

ای "حیات القلوب" جلد ۲ کے صفحہ ۱۸، ۱۹ میں مرقوم ہے

پیشتر اس کے کہا فردوں کو لارکی کا رشتہ دینا  
اسلام کا شد کہ حق تعالیٰ حرام گردانہ رختا  
حرام قرار دیا گیا مکہ میں حضور اکرمؐ نے زینبؓ  
کا نکاح ابوالعاصؓ سے کر دیا جب کہ وہ کافر  
تھا اور رقیۃؓ اور اتمؐ کلثومؐ کا نکاح غیر معتبر  
پسران ابوالہب سے کر دیا جیکہ کافروں سے

مگر معلوم ہوتا ہے کہ آپؐ اپنے ترکش کے تمام تبیر ختم کر چکے ہیں۔

۱۔ آپؐ نے لمحہ ہے کہ صرف کتاب اللہ یعنی صحیح کتاب ہے۔

اگر کتاب اللہ سے آپؐ کی مراد موجودہ قرآن مجید ہے تو آپؐ نے صریحاً غلط لمحہ ہے اور مسلمانوں کو دعوہ کا دینے کی لکھشش کی ہے۔ آپؐ کی تمام امہات الحکم میں باہر اس امر کو دوہرایا گیا ہے کہ موجودہ قرآن معرفت سے۔ اس میں اصل قرآن کا ایک لفظ نہیں۔ اصل قرآن پالیس پاروں کا تھا۔ ستر گز لبا تھا اور اونٹ کی ران کے برابر مٹا تھا وغیرہ دغیرہ۔ بقول آپؐ کے مجتہدین عظام تحریف قرآن کے متعلق میں ہزار روایات موجود ہیں۔ ہاں الحکم سے آپؐ کی مراد وہ قرآن تھا نہیں جو آپؐ کے امام منتظر بن میں دبائے کسی سردار بے میں روپوش ہیں اور جب ۳۱۳ موسمن دنیا میں پیدا ہوں گے تذکرہ اس قرآن کو سے کہ تشریف لائیں گے۔ اگر ایسا ہی ہے تو امام منتظر کی روپوشی سے لے کر آج تک آپؐ کی قوم قرآن کے بغیر ہے۔ پھر آپؐ نے کس کتاب اللہ کا ذکر فرمایا ہے۔

۲۔ دوسرہ اور تیسرا اعتراض ایک ہی اعتراض کی دشکشیں ہیں۔

قبل از نبوت حضور اکرمؐ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ نے برادری سیم کے نخت سیدہ رقیۃؓ از ہڑا اور سیدہ ام اتمؐ کلثومؐ کی ابوالہب کے بیٹوں سے مغلنیاں کی تھیں۔ کوئی رخصی دغیرہ کی نسبت نہیں آئی تھی۔ بعد میں جب آپؐ نے اعلان نبوت فرمایا تو ابوالہب دوسرے مشرکین میں کی طرح آپؐ کی مخالفت پر کمربستہ ہو گیا پھر سورۃ ہبہ نازل ہوئی اور یہ مغلنیاں ڈالنے لگیں۔ اسی طرح سیدنا ابوالعاصؓ سے سیدہ زینبؓ کو اپنے گھر بلا لیا تھا۔ جب سیدنا ابوالعاصؓ مگر بعثت کے بعد حضور اکرمؐ نے سیدہ زینبؓ کو اپنے گھر بلا لیا تھا۔ جب سیدنا ابوالعاصؓ اسلام لائے تو آپؐ نے سیدہ زینبؓ کو ان کے ہاں بیخ دیا۔

آپؐ کے اس اعتراض کا بنیادی نکتہ یہ ہے کہ قرآن مجید میں ہے کہ "ولا استکحووا المشرکین"؛ پھر اس ارشاد کی موجودگی میں حضور اکرمؐ نے اپنی بیٹیاں مشرکین کو کیوں دیں۔

اب رابی العاصؓ تزویج نمود در مکہ  
کو ادا کافر بود۔ ہم چیز رقیۃ و اتمؐ کلثومؐ  
مالفال بعیرہ و علیبہ کو پسران ابوالہب

بُوند د کافر بُوند تزدیع نمود و بود .

لڑکی لینا دینا حرام نہ تھا  
حیات الغرب طبا فرق علی کو ایک حوالہ میں پہنچے خط میں لکھ کر گئیں

جانب بیش انصاری صاحب حضور نبی اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کی تین طاہرات سے انکار نے  
آپ کو ایک دلدل میں پسندیا ہے جس سے نکلنے کا آپ کے پاس کوئی لاستین ہیں۔ آپ حضور اکرم  
کی بنات طاہرات کی ہستیوں سے انکار کر کے صرف تحفہ العالم کی عبالت کے مصدقہ ہی نہیں  
بن رہے بلکہ اپنے یہے جگہ ہنسانی کا موجب بھی بن رہے ہیں۔

آگے چلیئے اور دیکھیے کہ آپ کے خاتم المغرسین رمیں الحدیث حضرت ملا مسلم باقر علیہ السلام پر  
شہروآفاق تالیف "حیات القلوب" میں ایک درس سے مقام پر کیا فرماتے ہیں۔

"پس اگر ذخیران بعثتان دادہ باشد نیاز برآں ک  
اگر نبی نے اپنی بیٹیاں عثمان کو دی ہیں تو  
درظاہر داعل مسلمان بودہ است دلالت  
اک کی وجہ یہ ہے کہ عثمان ظاہر مسلمان تھا اسکی  
مسلمانی اس بات پر دلالت نہیں کرتی کہ وہ بیان  
کافر نہ تھا اور ان کی تالیف تلب کرنا اور ان  
کے رشتے چاہنا اور ان کو راکیل دینا دین  
حق کی تقویت اور اعلاء کلکتاتی کی یہے  
برائماں تھا اور اس میں بے شمار مصلحتیں تھیں  
جو اکثر عقل مذول پر پوشیدہ نہیں اور اک  
نبی علیہ السلام ان کا نفاق ظاہر فرماتے  
ان کے ظاہری اسلام کو قبول نہ کرتے۔ تو  
آنکھندرت کے ساتھ چند کمروروں کے سوالات  
نہ ہوتا۔ چنانچہ نبی علیہ السلام کی عفات کے  
حضرت علیؑ کے ساتھ تین چار آدمیوں سے  
زیادہ کوئی نہ تھا۔

(حیات القلوب صفحہ ۵۶۱)

باقر علیہ السلام کے اس عظیم انکشاف سے کئی اسرار ہائے در دل پر وہ سانے آتے ہیں۔

اگر باقر علیہ السلام جیسے رمیں الحدیث ان کا انکشاف نہ فرماتے تو حضور اکرم کا مقام نبوت ہم کہاں بھجو  
سکتے۔ اس انکشاف عظیم سے چند امور سانے آتے ہیں۔  
۱۔ حضور اکرم نے عثمانؑ سے اپنی راکیلیں کا نکاح ضرور کیا۔  
۲۔ مگر عثمانؑ پھر بھی کافر کا کافر ہی رہا۔  
۳۔ حضور اکرم نے اپنی بیٹیاں منافقوں اور کافروں کو تبلیغ دین کے لیے دیں۔  
۴۔ اگر حضور اکرم کافروں کو راکیلیں نہ دیتے تو اسلام کی تبلیغ نہیں ہو سکتی تھی۔  
۵۔ نبی علیہ السلام تمام زندگی کافروں سے گھرے رہے اور سچی بات کہنے سے ڈرتے رہے۔  
۶۔ نبی علیہ السلام کی عفات کے بعد صرف تین چار سالاں نے علیؑ کا ساتھ دیا۔  
۷۔ گویا علیؑ پورے چھپیں سال ان کافروں کے پیچھے نا زیں پڑھتے رہے۔ ان سے عطیات  
و صلح کرتے رہے۔ ان کی عطا کردہ لذتیوں سے متفاہی ہوتے رہے اور ارادہ پیدا کرتے  
رہے اور اپنی بیٹی سب سے بڑے کافر کے نکاح میں صرف حضورؑ خلافت کیلئے دیدی۔  
۸۔ گویا جس طریق حضور اکرمؑ کی زندگی میں مسلمان اپنے کفر و نفاق کو چھپا کر حضورؑ کا ساتھ  
دیتھے رہے۔ اسی طرح اصحاب تلاشؑ کی خلافت کے زمانہ میں علیؑ ان کا ساتھ دیتے ہے۔  
غصب خدا کا۔ اس مردک نے حضور اکرمؑ کی نبوت پر بھی لکھاڑا چلا دیا۔  
کبرت کلمۃ تخریج من افواهہم۔

اور یا ایتھا الرسول مبلغ ما اُنزل اليك من ربک کا انکار کر کے اُن رضی اللہ عنہم  
و ضمانتہ کی ذات قدسیہ کی گستاخی کا مرتکب ہو کر لیغیظ بهم الحکفار کے حکم کے طبق  
ای گردن خود ہی کفر کے طبق میں چھسادی۔ اور یہ ہے شیعیت کی اہل  
تصویر۔

فیض عالم صدیق  
رہنماء۔ صنیع جہنم  
۱۵ اگری ۱۹۶۳ء

## مکتوب مفتوح کا جواب منجات مبلغ اعظم مولانا محمد اسماعیل حبیب بناظر شیعہ لاپور

۲۳ مریٰ ۱۹۶۳ء

مہدر د قوم محترم خاب ڈاکٹر یاور حسین ساقی زادت تو فیکم

سلام سلفون! تحفیزیا علی مدد

مرسلہ مکتوب مفتوح موصول ہوا۔ دیکھا پڑھا۔ مولوی صاحب قبل نے بھی مطالعہ فرمایا۔ ہم آپ کی اس تحقیقی روشن کی تدریکرنے ہیں۔ مولانا صاحب پوچھ کشید اسراف اور عدم الفرستہ ہیں لہذا بالاسکریپشن استصارات کے برابر اسکن ہوتے ہیں۔ الشاد اللہ اولین فرصت میں مکتوب مفتوح کا جواب پڑا طینان تحقیقی اور علی طور پر سے دیا جائے گا۔ مطمئن رہیں۔

دامت لام

احمد علی یحیری تلمذ حضرت مبلغ اعظم قبلہ

## مولوی اسماعیل صاحب کا جواب

۱۹۶۳ء مئی

خاب ڈاکٹر یاور حسین صاحب

آپ کا فرازش نام موصول ہوا اور مکتوب مفتوح پہلے ہی مل چکا تھا۔ لہذا عرف ہے کہ جس کے چورہ طبق صرف مناظرہ ڈھیل دیکھ کر ہی روشن ہو جاتے ہیں اس کے لیے مزید محنت کی کیا ضرورت ہے۔ آپ کا مکتوب کوئی ملی نہیں۔ نہ آپ کو موصل تعمیر کا پتہ ہے نہ تاریخ کا نہ علم کلام کا نہ علم الاحکام کا۔ نہ اخبار تقوییہ کا نہ فتنیہ کا۔ باقی رہا آپ کا بار بار یہ مشورہ کہ اگر مان یا جائے تو کیا حرج ہے؟ ماننا نہ ماننا ثبوت پر موقوف ہے۔ ماننا

نام ایمان کا ہے عمل کا نہیں۔ لہذا فیصلہ ضروری ہے کہ ایمانیات اور یقینیات کے لیے ثبوت درکار ہیں اور آپ کے نفس نہ مودہ روایات ایمان کے معیار پر پورے اے ارتقے ہیں یا نہیں لہذا ماننے کے لیے آیت حکم اور حدیث متواتر کی ضرورت ہوتی ہے۔ پہلے آیت حکم اور حدیث متواتر کی تعریف کر کے کوئی آیت یا حدیث متواتر کچھے درہ نظریات تو ایمانیات کا نام نہیں اور غلط ایمان کا مقابلہ نہیں کر سکتا۔

آپ علم قرآن سے ناواقف ہیں جو کچھ رطب و یا بس سامنے آیا کھر دیا۔ نہ اصول حدیث کا پتہ نہ تفسیر کا۔ اگر بغیر تحقیق کے ہی ماننا ہو تو کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو "وَجَدَهُ صَلَالًا فَهَدَى" کے مطابق قبل نبووت معاذ اللہ خاکم بدہن گمراہ مان یا جائے اور بقول اہل سنت حضرت کے والدین کو ان کی روایات کی بنابر معاذ اللہ کا فرد و مشترک مان یا جائے۔ یا ہؤلاء بناتی (سورۃ ہود) کی بنابر ان رکھیوں کو بلا تحقیق ہر فاظ الفاظ کی بنابر تحقیق بیٹیاں مان یا جائے۔

ج

بحث تو یہ ہے کہ جناب سیدہ کا بنت ہونا متواتر ہے یعنی بلا معاوضہ ہے۔ دیگر بنات کے متعلق بور روایات ہیں وہ خیر واحد اور فتنی ہیں۔ درجہ تو کجا درجہ صحت سے بھی عاری ہیں۔ اصول حدیث کے معیار پر ان کا صحیح اُتنا مشکل ہے اور غلط یقین کا مقابلہ نہیں ہو سکتا اور ان کے خلاف روایات شیعہ شیعی کتب میں موجود ہیں۔

ایسے روایات تو میں پہلے لکھ چکا ہوں۔ چنانچہ رسالہ "فرارات تو نسوی" آپ کو بھیجا گیا اور مناظرہ ڈھیل میں کم از کم سو آدمی شیعہ ہماغا جس کی تفصیل اس وقت انجام شہید میں پھیپھی۔ باقی اگر آپ کا دل سُتی ہونے کو چاہتا ہے تو گون روک سکتا ہے۔ آپ سے پہلے

ص۔ رسالہ "فرارات تو نسوی" میں کوئی مطلب کی بات نہیں بلکہ صرف ہمیں بائیں شاید ہے اور یہ رسالہ بجائے "فرارات تو نسوی" ہونے کے فرات اسماعیل ہو کر رہ گیا ہے۔

ص۔ "مناظرہ ڈھیل" مشہور اہل سنت مناظر مولانا عبد اللہ تو نسوی سے منتگوا کر دیکھا جا سکتا ہے۔ مولوی اسماعیل کو اپنے شیعہ گھسیٹ کر مقام مناظرہ میں لے گئے تھے۔ اس کو کوئی جواب نہیں پڑا اور سخت شرمنہ ہو رہا۔ اسے خاتم خاس بجا کا تھا۔ یا انکل جھوٹ نکالتا ہے کہ سو سی شیعہ ہو گئے تھے۔ اسے جھوٹ لکھتے ہوئے شرم بھی نہیں آتی۔ لعنة الله علی الکاذبین۔

چھوڑ کر غیر احمد کو مقدم کرنا کون ساقا دہ وصولی سے اور یہ بھی معلوم و متواری ہے کہ حضور پر فر کی وفات حسرت آیات تک تو کوئی اختلاف ہو نہیں سکتا تھا۔ اگر کسی نے کیا تو اس کا اعتبار وقار نہیں حضرتؐ کے بعد پہلا مرحلہ اختلاف خلافت ہے۔ اس کو آپ نے مقدم کیوں نہ کیا جس کو سماجہ کرم نے دفن سرکار دو عالم پر مقدم کیا۔

**درم:** اگر حضرت کے خاندان کی ہی تحقیق تفسیری ہے تو اولاد کی تحقیق و تعداد سے پہلے حضرت کے آباء و اجداد کے ایمان کا سند ہے کیونکہ عند الشیعہ وہ سب مومن مسلمان تھے حضرت ابراہیم و اسماعیل علیہما السلام کے وصی تھے۔ پاک دمہر تھے اس کے پر عکس وہ جو پر اہلست کے نزدیک کافر و مشرک و دوزخی تھے۔ حضرت عبد اللہ بن حضرت آمنہ اور حضرت ابوبالطالب سب کو یہ لوگ کافر و مشرک کہتے ہیں اور اہل سنت کی کتب حدیث تفسیر حنفی کو علم کلام میں بے شمار روایات و عبارات ان کے کافر و مشرک پر والی ہیں۔ اولاد سے پہلے حضرت کے آباء و اجداد کی تحقیق تفسیری ہے اور ان روایات کا حل ضروری ہے جو اہلست کی کتب میں لاتقدار ہیں تاکہ پہلے چل جائے کہ روایات کا ہونا اور چیز سے اور تحقیقت اور حجیز ہے۔ درم آباء و اجداد کی تحقیق چھوڑ کر اولاد کی تحقیق و تعداد کو مقدم کرنا کون ساقا دہ ہے۔ حضرت کے آباء و اجداد کی یہ تو ہیں اور تحریک کرنے والا کس طرح حضرت کے خاندان کے مقتل گفتگو کرنے کا مجاز ہے کیونکہ والدین کے ساتھ احسان اللہ کی عبادت کے بہرہ دوسرا منزل ہے۔ قرآن مجید میں بے شمار آیات اس کی گواہ ہیں۔ اگر یہ سب روایات جو صحاح سنت میں آئئے ہیں بے اعتبار اور فلسفت ہیں تو روایات کا افتخار کیا؟

"بنات الرسل" کے مسئلہ میں یہی تو آپ روایات ہی پیش کرتے ہیں۔ اگر ان روایات کی تحقیق تو سکتی ہے تو ان روایات کی کیوں نہیں ہو سکتی؟ اہنذا میں بھی ایک مکتوب مفترض شائع کریں گے اور باران اسلام سے کہ حضور پر فرؓ کی اس تو ہیں کا جواب دی کہ انہوں نے اپنی کتب میں سنت کے والدین کو کافر و مشرک کیوں لکھا ہے اور حضرت کی تو ہیں کیوں کی ہے۔ جو شخص حضورؓ کی تو ہیں کرے اس کا ایمان کہاں؟

**سوم:** نیز میں ایک اور مکتوب مفترض شائع کرنے والا ہوں کہ شیعہ رسمیت کا اصل الاصول

بھی کروڑوں سنتی موجود ہیں۔ شوق سے چودہ طبق روشن کیجھی یا عرش محلی تک نہ "علی زور" ہو جائیے۔

میں ایک کتاب "براہین الاصول فی وحدت بنت الرسول" لکھ رہا ہوں مگر اس کا روئے سخن علماء کی طرف ہو گا۔ جہلدار کی طرف نہیں۔ شائع ہونے پر آپ کو بھی بیعہ دی جائیگی۔ آپ کے مکتوب مفتوح کے جواب میں کچھ امتدادی مسودہ لکھا تھا آپ کو بیع ہے میں آئندہ آپ ہماری کتاب "براہین" کے مخاطب نہیں۔ اس کا تعلق اصول تفسیر و حدیث جانے والے علماء سے ہے۔

وَالسَّلَامُ  
مُحَمَّدًا إِيمَانِ  
لَا تُلْبِرُ

## مولوی اسماعیل مناظر شیعہ کا دوسرا خط

خطاب ڈاکٹر یاد حسین صاحب

سلام و اکرم! آپ کا مکتوب مفتوح موصول ہوا۔ تحقیق و تلاش کا شکریہ میگر آپ کا یہ مکتوب مفتوح کسی اصول معموق و منقول پر مبنی نہیں ہے مثلاً شیعہ و سنتی کا اصول اختلاف مسئلہ امامت و خلافت ہے اور اعلم خلافیات یہی ہے جیسا کہ اہل سنت کی مشہور کتاب الملل والغسل شهرستانی ص ۲۳ مطبوعہ مصر میں ہے،

واعظ خلاف بین الامة خلاف الاماۃ اذماںل سیف فی الاسلام

علی قاعدة دینیہ مثل ما سل علی الاقامة فی كل نیماۃ۔

"اور سب سے بڑا اختلاف امت کے درمیان مسئلہ امامت کا اختلاف ہے کیونکہ اسلام میں جتنی تواریخ اس مسئلہ پر چلی ہے اتنی کسی مسئلہ پر نہیں چلی"۔

**اول:** نہ معلوم آپ نے اس اعلم خلافیات کو جس پر امامت کی مرحلی ہے اور حضرت امام حسینؑ جسی قربانیاں ہر سچی میں کیوں نظر انداز یا پس انداز کر دیا ہے۔ اہم اور اعظم کو

مسئلہ خلافت ہے جو حضرتؐ کی وفات کے معا بعد باعث اختلاف ہوا۔ اس کو چھوڑ کر ادھر ادھر آئیں بائیں شایم کو کے غیر ضروری مسائل کو پھیلنے کی کیا ضرورت ہے جو نہ اصول میں ہیں نہ فروع میں۔

**چہارم:** ایک اور مسئلہ دراثت کا ہے جو معا بعد وفات سرکار دعالم پیش آیا اور جانب فاطمہ زہرا بنت رسول اللہ صدیقہ کبریٰ نے مطالبہ کیا اس کو نظر انداز یا پس ابزار کیوں کیا جا رہا ہے جو بیٹی زندہ رہی اپنے حقوق کی طالبہ ہوئی اس کی زندگی اور مطالبہ کو نظر انداز کیوں کیا جا رہا ہے اور جو بیٹیاں حضورؐ کی وفات سے قبل مرچکی ہیں ان کی تحقیق و تقدیر کی مدد و مدد کیا؟

**پنجم:** حضرت عثمانؓ کی خلافت تو درجہ ستم پر سے جس کے دلائل میں ان کی دامادی کو دلیل بنایا جاتا ہے لہذا اول خلافت کو چھوڑ کر ہم کو مقدم کرنا کون سا اصول ہے۔ زندہ بیٹی کے حقوق کو مذخر کر کے مردہ کے حقوق کو مقدم کرنا کونسا قادر ہے؟

**ششم:** آپ نے یہ بھی تحقیق نہ فرمایا کہ حضرت کی اولاد کی تحقیق و تعداد کا مسئلہ علم الکلام کا ہے یا علم الکلام کا علم الکلام میں کیسے دلائل کی ضرورت ہوتی ہے اور علم الکلام میں کیسے دلائل آپ کی نقل فرمودہ روایات اس معيار پر پوری اُतیٰں میں یا یہیں۔

لہذا خینوں کے عقائد کی مشہور کتاب شرح فتاہ اکبر جس کو حضرت امام ابو عینیہ کی طرف منتسب کیا جاتا ہے اور طالعی قاری نے اس کی شرح میں اس کی تصدیق کی ہے اس میں صاف موجود ہے کہ "فاطمہ، زینب، رقیہ و ام کلتوم کن جیبعاً بنات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم" (شرح فتاہ اکبر طالعی قاری ص ۱۳۳ مطبوعہ مجتبی دہلی ۱۴۲۸ھ)

کہ خباب فاطمہ، زینب، رقیہ اور ام کلتوم سب حضرت کی حقیقی بیٹیاں ہیں۔ لہذا جب یہ ان کے نزدیک علم کلام کا مسئلہ ہے تو دلائل کو مسائل کلامیہ کے مطابق پیش کرنا ضروری ہے۔

## أصول حدیث اور مسئلہ اربع بنات

یہ آپ معلوم کرچکے ہیں کہ احکام شرعیہ و قسم کے ہیں۔ کچھ کیفیت عمل کے ساتھ تعلق رکھنے ہیں اور کچھ اعتماد کے ساتھ جیسا کہ اہل سنت کی علم کلام کی مشہور کتاب شرح عقائد نسخی مطبوعہ

مجتبی دہلی میں ہے۔

اعلمون الاحکام الشرعیہ منها ما یتعلق بکیفیۃ العمل وسمیٰ

اصلیۃ اعتقادیۃ۔

کہ تحقیق مقام کے طور پر جان لینا چاہیے کہ احکام شرعیہ کچھ وہ ہیں جن کا عمل کیسا ہے ہے اور ان کا نام فرعیہ اور علیہ سے اور کچھ وہ ہیں جن کا اعتقاد اور علم کے ساتھ تعلق ہے۔ ان کو اصلیہ اور اعتقادیہ کہتے ہیں۔ علم و اعتقاد کے اسباب تین ہیں۔  
حوالہ سیمہ، خبر صادق، عقل صحیح (شرح عقائد نسخی ص ۱۱)

## تحقیق خبر صادق:

والخبر الصادق على نوعين أحدهما المتوارد وهو الشافت على السنة  
قوم لا يتصور توافقهم على الكذب ومصداقه وقوع العلم من غير  
شيء وهو بالضرورة موجب العلم الضروري كالعلم بالسلوك  
الحالية في الازمنة الماضية والبلدان النائية.

(شرح عقائد نسخی ص ۱۱)

خبر صادق و قسم ہے۔ پہلی قسم خبر متوارثہ جو قوم کی زبانوں پر ابی ثابت ہوتی ہے کہ ان کا اتفاق پر کذب محل ہوتا ہے اور اس کا مصدق وقوع علم بغیر شبہ بردا ہے اور یہ موجب العلم بھی یقینی ہوتی ہے جیسے گذشت سلاطین کا علم اور مکرانیہ، بغداد اور دور کے شہروں کا علم۔

ایسی خبر متوارثہ چار بنات کے متعلق کوئی موجود نہیں۔ جو شخص دعویٰ کرے۔ تعریف توارثے مدیریت پیش کرے ورنہ غیر یقینی ہرگی۔ علی نہ ہوگی فتنہ۔

الظن لا یعنی من الحق شيئاً۔  
ہمارے انکار کا منشاء یہ ہے کہ ان کے بیٹیاں ہوتے کا ثبوت یقینی نہیں اور ہمارا دعویٰ حضرت فاطمہ الزہرا کا بنت سرکل ہونا ایسے اخبار متوارثہ سے ثابت ہے جس میں کسی

کافر کو بھی شک نہیں اور چار بیانات کے اثبات کا ایسا داعی ہے جس میں کسی سُنّتی کو بھی پک نہیں تفصیل آگے آ رہی ہے۔

نوع ثانی خبر رسول ہے یعنی دوسری قسم جو فائدہ یقینی بخشی ہے وہ رسول اللہ کی خبر ہے مگر اس کیلئے بھی شرط ہے یا تو حضور نک اس کی سند بطریق تو اس بھی پھر رسول اللہ کے دہن مبارک سے خود سنی ہو جیسا کہ شرح عقائد شفیعی اور اس کی شرح بزرگ میں ہے۔ ص ۱۸ مطبوعہ ملکان۔

الكلام فيما علم انه خبر الرسول بان سمع من منه او تواتر عليه  
خبر رسول اس وقت مفید یقین ہوتی ہے کہ یا تو اس خبر کو کہ رسول اللہ کی چار بیانیں ہیں خبر متواتر  
ثابت کرو یا اس کو علم الكلام، علم العقائد اور خبر صادق سے نکال کر علم الاحلام میں داخل کرو۔  
خبر کی بجائے قام انشاء میں داخل کرو اور ہمارا داعی ہے کہ کوئی شخص ایسی خبر متواتر ہبچار بیانات  
حقیقی نہیں کر سکے گا اور جذاب نہ ہر اصلیق طاہرہ کے بنت رسول ہونے کے تواتر میں کسی کافر  
او عیسائی یہودی مجرم کاشک بھی پیش نہ کر سکے گا۔ جب جذاب سیدہ کے ثبوت تواتر کا مقابل  
نہیں ہو سکتا تو دعویٰ تاری کیا؟ ملن اور یقین کا مقابل کیا؟

#### فمن ادعى نعليه البيان

ہمارا داعی ہے کہ چار بیانات کے متعلق پیش کردہ روایات میں تواتر کیا تصریح بھی موجود نہیں یعنی  
حدیث تواتر تو کجا حدیث صحیح بھی موجود نہیں ہے۔

#### تعريف حدیث صحیح از علم اصول حدیث:

وخبر الاحاد بنقل عدل تمام الصنبط متصلى السند غير معمل ولا شاذ  
هو الصحيح۔ (شرح نجۃ الفکر لابن حجر عسقلانی ص ۲۳)

خبر متواتر کے بعد دوسری قسم خبر واعدی ہے۔ اس میں صحیح وہ ہوتی ہے جو عادل رادی  
تمام الصنبط، متصلى السند، غیر معمل اور بغیر شاذ کے مردی، اور کیونکہ حدیث مقبول فی العمل کی  
چار بیانیں ہیں:

۱۔ صحیح لذاته ۲۔ صحیح نفیر ۳۔ حسن لذاته ۴۔ حسن نفیر  
یعنی صحیح حدیث کی تعریف یہ ہے کہ رادی عادل ہر، فاسق فاجر اور بدعتی نہ ہر بلکہ متفق پر بیرون گاری۔  
صاحب تقویٰ اور اہل مردوت ہو، وہم ضابطہ ہر یعنی حدیث کو سینہ میں یا کتابت میں ضبط کر سکتا ہو  
قامِ الصنبط ہر یعنی ضبط میں مرتبہ عالی رکھتا ہو، جب چاہے حدیث کو سختصر کر سکتا ہو۔ اسکی حدیث  
متسلسل ہر یعنی دریمان سے رادی گرا ہڑا نہ ہر اور معقل نہ ہو۔ یعنی اس روایت میں کوئی ملت قادحہ  
نہ ہو اور شاذ نہ ہو۔ یعنی اپنے اعلیٰ اور ارجح رادی کی روایت کے خلاف اس کی حدیث نہ ہر یعنی  
”تدریب الرادی شرح تقریب الرادی“ ص ۲۲ طبعہ مصر میں ہے۔

الاول صحيح وهو ما افضل سندہ بالاعدول ايضاً يطيق من غير شد ذرعة  
کہ صحیح حدیث وہ ہوتی ہے جس کی سند متصلى ہو تمام رادی یہ کہ بعد دیگرے ضابطہ ہوں یعنی  
حدیث کو پورے طور پر کتابت یا سینہ میں ضبط رکھنے والے ہوں۔ شاذ نہ ہر یعنی روایت منقطع  
نہ ہو۔

حفظ طلباء کے لیے الغیث سیوطی سے تعریف حدیث نقل کرتا ہوں۔

حداً صحیح مسند بوصله بنقل عدل ضابطہ من مثله ولومیکن  
مثلاً ولا معللاً والحكم بالصحة والضعف على۔

(الغیث سیوطی ص ۲۲ مطبوعہ مصر)

کہ صحیح حدیث کی تعریف یہ ہے کہ متصلى اور معقل ہر، رادی ناقل عادل اور ضابطہ ہر، شاذ اور  
معلل نہ ہو۔ پھر بھی یہ لکھ صحیح اور ضعیف کا ظاہر حدیث پر ہوگا۔ شاید حقیقت میں پھر بھی صحیح نہ ہو۔

#### تعريف و تقسم حدیث علماء اصول فرقہ کے نزدیک:

خبر متواتر جیسے نقل قرآن اور مذاہ پنجگانہ موجب علم یقین علیاً صدریاً (ذو الازواج ۲۵)  
باب اقسام السنۃ، کہ متواتر خبر موجب علم یقینی و علم صدری ہوتی ہے کہ استدلالی  
اور نظری۔

دوم، حدیث مشہور جس کا رادی قرن اول میں ایک ہو بعد تواتر اور مشہور ہو جائے۔

یجھے اس روایت کا آخری راوی ملی بن حمزہ بلاائی ہے جو حضرت ابوصیر کا نام دلتا۔ جو ان کے نامیں ہونے کی وجہ سے ان کا نام نہ پڑ کر حضرت جعفر صادق علیہ السلام کی حدیث میں لے جایا کرتا تھا اور باہر بیٹھا رہتا تھا اور لوگوں کے پاس ہزار قسم کے جھروٹ از خرد بنا کر بولتا رہتا تھا چنانچہ رجال مرزاجحمدی میں لکھا ہے "اب حمزہ کتاب ہے بلعن متهم اور واقعی ہے۔ اس سے حدیث یعنی جائز نہیں"۔

دیکھو رجال مرزاجحمدی ص ۲۰۰-۲۱۱ بحث مکھتو اور رجال ماقنی ص ۲۶۰-۲۷۱ باب علی من الباب العین  
قال الشیخ الطوسی فی عدّة مواضع اندہ واقعی و قال ابوالحسن علی بن الحسن  
بن فضال بن ابی حمزہ کذاب ملعون کہ علی بن حمزہ چار بیانات  
والی روائت کا راوی کذاب ہے۔ تہمت زده ہے۔ قال له ابوالحسن انت  
را صبابک اشباہا ا لجهبیر کہ حضرت امام رضا علیہ السلام نے فرمایا۔ اے  
علی بن حمزہ تو ارتیسرے اصحاب مثل گدھوں کے ہیں۔

اس راوی کے متعلق رجال ماقنی میں پُرے دو صفات میں اس کی ضعیف اور تردید موجود ہے کہ دُہ بھروسہ ملعون ہے۔ اب فرمائیے جس روائت کا راوی یہ حضرت ہے اسکی صحت کا کیا حال ہو گا۔ دُسری روایت کا راوی عمر بن ابی المقدم ہے جس کی برج و تعیل مختلف یہ ہے۔ والبرج مقدم علی التعیل مسلم و متفق علیہ۔ اس کی نسبت رجال ماقنی ص ۲۳-۲۴ میں ہے "ضعیف جداً" کہ بہت ہی ضعیف ہے۔

تیسرا روایت جو قریب الاساد ص ۲۷ سے حیات القبور وغیرہ میں نقل کی گئی ہے اور جس کو دوڑ حاضرہ کے مناظر لیے پھر تے ہیں۔

قال حدیثی مسعودہ بن صدقۃ قال وحد شیعی جعفر بن محمد عن  
ابیه۔ قال ولد الرسول اللہ من حذیجه ..... آئی

اس کا راوی مسعودہ بن صدقہ ہے سُئی ہے۔ عامی المذهب ہے بھال  
ماقنی ص ۲۱۲ من الباب لم یہ ہے "مسعودہ بن صدقہ عامی بتی عن الباقر"  
کہ صعدہ بن صدۃ سُئی عامی المذهب ہے خاصہ سے اس کوئی تلقن نہیں۔ زیدی ہے۔

سوم، خبر واحد جس کے راوی ہمیشہ ایک یادو چلے جائیں لیکن مدعاہ اور متواز کو نہ پہنچ سکے۔  
دریکھو ذرا لاذور ص ۲۵۵، اصول شاشی م حادی ص ۲۵۵

سوہمارا غریب ہے کہ اذل توحیدیت سیعی خبر واحد کی قسم ہے جو علم ایقین بخشی ہے۔ دم یہ کوئی صحیح حدیث بھی مندرجہ تعریف حدیث کے طالب چار بیانات کے متعلق نہیں ملتی۔ کسی کا راوی عادل نہیں کوئی ضابطہ نہیں۔ کسی جگہ القبال نہیں۔ اگر یہ سب کچھ ہر علت خفیہ اور شذرذسے خالی نہیں ہوتی۔ پھر منافرہ کیسا؟ یقینیات اور اعتقادیات سے مقابلہ کیسا؟ استدلال کیسا؟ سیدہ فاطمہ ظاہرہ بتول سیدہ نسا العالمین کے بنت ہرنے کی حدیثوں میں کوئی برج و ذکلائے۔ ترازوں سے یچھے لاسکے رکھلائے ورنہ جناب سیدہ کے مقابلہ میں دعا دی کیسے؟ جس کا بنت ہرنا محتاج تحقیقت روایات اور استدلال نہیں۔

### چار بیانات کے متعلق پیش کردہ روایات پر یقینی نظر

حدیث تواتر تو اس باب میں موجود ہی نہیں کہ فائدہ یقین و اعتقاد بخشنے اور باعث سکون قلب ہو اور خبر واحد باب عقائد میں پیش ہو ہی نہیں سکتی کیونکہ اس کا لعلت صرف باب احکام فرعیہ سے ہوتا ہے یعنی باب العمل سے۔ باب العلم سے نہیں بلکہ چار بیانات کے اثبات میں تو کوئی خبر صحیح جس کا راوی عادل تمام انسپیط، متشل اسند، بغیر معلل اور شاذ نہ ہو موجود ہی نہیں۔ سب روایات جو پیش کی جاتی ہیں مغلل، مضطرب اور ضعیف ہیں جس سے یقینیات کا ثبات پادر ہوا کا مصدقہ ہے۔ یجھے اذل روایت جو پیش کی جاتی ہے دُہ کتاب الحصال ص ۲۴۵ باب الشیعہ کی حدیث نمبر ۵ ہے جس کی سند یہ ہے:

حدیثنا ابی رحمٰد بن الحسن رضی اللہ عنہما قال حدیثنا سعد بن عبد اللہ عن احمد بن ابی عبد اللہ البرق عن ابیه عن ابن ابی عمیر عن علی بن ابی حمزہ عن ابی بصیر عن ابی عبد اللہ فتال دیود رسول اللہ عن حدیثہ القاسم والطاهر و هو عبد اللہ و امر کلثوم ورقیۃ وزینب و فاطمہ۔

تبری  
ص

فرمایے جب رادی سُنی ہے شیعہ پر محبت کیا؟ کیونکہ شیعہ کے نزدیک حدیث صحیح کی تعریف یہ ہے:

"ذالنوع الادل الصیح و قد عرفه حیث منهم الشهید الثنائی" بانہ  
ما التصل سندہ ای المعموم بنقل العدل الامالی عن مثله فجمعی

الطبقات" ص ۳ (من مقیاس الهدایہ - الفصل الثالث والرابع)

کہ حدیث صحیح عذرا شیعہ وہ ہوتی ہے جس کی سند متصال بلالقطاع معموم تک ہنچ جائے ساختہ نقل کرنے رادی عادل شیعہ امامیہ کے تمام طبقات میں یعنی ہر طبقت میں رادی عادل اور امامی ہونا یعنی شیعہ ہرنا ضروری ہے۔

اب فرمائیے جن روایات کے رادی زیدی بتری اور عالمی ہیں وہ صحیح کیسے ہو سکتی ہے بھر حال ہمارا دعویٰ یہ ہے کہ کوئی مشہور ممتاز روایت تو موجود ہی نہیں جو مفید علم و یقین پر اور جو روایات از قسم احادیث پیش کی جاتی ہیں ان میں بھی صحت نہیں۔ اگر کسی جگہ صحت کا شایبہ ہے تو دلالت قطعیہ نہیں۔ پس عقیدہ کیسا؟ چار بیانات کیسی؟ جاپ سیدہ کے ساتھ جس کا بنت رسول ہرنا ضروریات نہیں لقابل کیسا؟

اسول کافی اب اپ اثارت خنسے ایک بے سند عبارت نقل ہوتی ہوتی ہے یعنی ان بزرگوں کو اسرل سے نہ کوئی تعلق ہی نہیں۔ حالانکہ وہ سُنی تواریخ کی نقل سے چنانچہ

"ولد النبي لا شئ عشيلاة مضت من شهر بيع الاول"

کہ حضور اکرمؐ کی ولادت بارہ ربیع الاول کو ہوتی یہ سُنی روایات کے مطابق ہے حالانکہ شیعہ کے نزدیک ستہ ربیع الاول کو ہوتی ہے۔

۱۔ مولیٰ اسماعیل نے حب عادت یہاں بھی دھرمک دہی سے کام لیا ہے۔ دُنیا جانتی ہے کہ زیدی سماجی شیعہ ہوتے ہیں نہ کوئی نیز بتری۔ بھی شیعوں کا ہی ذریت سے دلائلہ ہر کتاب "فرق الشیعہ" از علامہ زنجی شیعہ)۔ ۲۔ مولیٰ اسماعیل کے اس فراز کا جواب علامہ صنفی عالم صدیقی کے جعلی خط میں ملاحظہ فرمائیں۔ (صبین لکنوی)۔ ۳۔ مولیٰ اسماعیل کی دھرمی طائفہ ہر کوکار بیانات رسول کا ثبوت

اصل کافی کی عبارت "فولد منها قبل بعثته القاسم درسته و ذمینہ و ام کلشم" کو بڑے طلاق سے پیش کیا جاتا ہے حالانکہ اس کا کوئی رادی ہے اس درج ہی نہیں۔ نقل ہی بے سند ہے۔ عبارت ہی سُنی تواریخ سے ہے حالانکہ بڑت معصرین علیهم السلام سوائے مولد الزہرا فاطمہ علیہا السلام کے کسی روکی کا مولد موجود ہی نہیں۔

عن اب الحسن علیہ السلام قال ان فاطمة علیہا السلام صدیقہ شہیدہ  
وان بنات الانبیاء لا یطمث۔ (اصل کافی ص ۲۵۷ باب مولد الزہرا)  
حضرت امام رضا علیہ السلام نے فرمایا کہ سیدہ فاطمہ صدیقہ سے شہیدہ ہے بیشک انبیاء علیهم السلام کی بیٹیاں وہ ہوتی ہیں جو حسین اور نفاس سے پاک ہوتی ہیں اور سچائے سیدہ طاہرہ کے کوئی عورت اس انت میں حسین و نفاس سے پاک نہیں ہندا بنات الانبیاء میں داخل نہیں ہو سکتی۔ چنانچہ صراحت محرقة ص ۱۵۶ لابن ججر منکر مطبوعہ مصری ہے۔  
آخر الحشائی ان اسینتی فاطمة حوراء آدمیہ لم تحقن دلم نقطت  
انہاساها فاطمة لان اللہ قطعہا و ممہما عن النار۔

کہ حضور پاک نے فرمایا تحقیق میری بیٹی فاطمہ شکل انسانی میں حور ہے جسین و نفاس سے پاک ہے۔ اس کا نام فاطمہ اسینتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو اوس کے جباروں کو جہنم سے آزاد کر دیا۔ نیز ذخائر العقبی مصنفہ محبت الدین طبری مطبوعہ مصر ص ۲۷ میں ہے ذکر طھا رہتا ہے من حیض الادمیات

عن اسماء قال تبلت الى ولدت فاطمة بالحسن فلم ازبهاداً فقتلت يا

لہیقت میں آگ، شیعہ کی تمام معتبر کتب میں تواتر کے ساتھ موجود ہے حقیقی کہ ملباقر مجبلی نے بتا القوب جلد ۲ میں محدث کی ابتداء میں لکھا ہے "در قرب الانداد بسند معتبر امام جعفر صادق روایت کردہ است" گویا اساد کو شیدریں الحدیث باقر مجبلی بھی معتبر سمجھتا ہے لیکن مناظر عاصج چونکہ البتہ چنانچہ کیونکہ سے کام کے کوئام کو بے دوقوف نہ اپا چاہتے ہیں۔ (صبین لکھنوری)

رسول اللہ اف لح اس بھادماً فی حیضن دلانس فقال اما عملت  
ات ابنتی طاہرۃ مطہرۃ لا یری له دم فی طبیث ولا دلادۃ.  
(ذخراً لعجیٰ ص ۳۴ مطبوع مصر)

”اسماء بنت عیسیٰ سے روایت ہے کہ حضرت فاطمۃ الزہرا کے ہاں جناب  
حسن علیہ السلام کی ولادت ہوئی تو انہیں نے کوئی خون نہیں دیکھا۔ اس کے  
بعد میں نے مرد بائیت کی خدمت میں عرض کی یا رسول اللہؐ میں نے خوب سیدہ  
کیلئے کبھی حیضن و نفاس نہیں دیکھا۔ فرمایا کیا تو جانتی نہیں کہ میری بیٹی پاک  
پاکیزہ ہے۔ اس کیلئے حیضن و نفاس نظر نہیں آئے گا ان کبھی دیکھا جائے گا۔“

سبحان اللہ! یہ سے رسول اللہؐ کی معصومہ بیٹی، طاہرہ بیٹی، صدیقۃ بیٹی، شہیدہ بیٹی اور  
اور بپات الانبیاء کے یہ نشانات دعлат میں ہے کوئی جو کسی دُسری بیٹی کے لیے یہ نشانات  
ثابت کر سے درست بحث کیسی؟ تجھیں کسی؟

متشاپر روایات: کچھ ایسی روایات میں جو مادل یعنی تاویل کی معناج میں جیسے بعض  
مکہ تاویل کرنا پڑتی ہے جیسے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّحَكَّمَاتٍ مِّنْ أَنْكَتَ  
وَأَكْثَرَ مُسْتَبَاهَاتٍ فَإِنَّمَا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبَعُونَ مَا شَاءُوا  
مِنْهُ أَبْتَغَاهُ الْفَتْنَةُ وَأَبْتَغَاهُ تَاوِيلَهُ وَمَا يَعْلَمُ تَاوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ  
وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ أَمْنًا يَهُ كُلُّ مَنْ عَنْهُ بَنَادِعَ مَا يَدْعُ  
أَلَا أَدُولُ الْأَلَابَابَ۔

ترجمہ: وہی ہے جس نے اتاری اور تیرے کتاب بعض اس کی آئینی حکم ہیں یعنی  
ظاہر معنی کی۔ وہ بڑیں کتاب کی اور دُسری متشاپر جن کے معنی کی ملت ملتے ہیں۔ پس وہ  
لوگوں کے زیغ دلوں ان کے کبھی ہے پس پیردی کرتے ہیں اس چیز کی شہزادی سے اس میں  
واسطے چاہئے گرای کے اور واسطے چاہئے غلط تاویل کے جا لانکہ ان کی سیعی تاویل اللہ تعالیٰ

اور ”رَاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ“ یعنی پختہ علم والوں کے سوا کوئی نہیں جانا تا اور پختہ علم دا لے کہتے ہیں  
تم ایمان لائے ساختہ اس کے بہت ہمارے ربت کی طرف سے اور سوائے اہل عقل کے کوئی  
نسیحت نہیں پکڑتا۔ اس سے ضافت ظاہر ہے کہ قرآنی آیات دو قسم کی ہیں۔ حکم اور مشتباہ۔  
حکم سے استدلال کرنا چاہیے۔ مشتباہ پر ایمان رکھنا چاہیے جیسا کہ حاشیہ اشرفیہ ص ۵۷ حاشیہ  
نبہ ہیں ہے۔

بعض منکرین توحید کا بعض کلمات موہبہ خلاف توحید سے استدلال ہو سکتا تھا چنانچہ  
بعض نصاری نے لفظ ”روح اللہ“ ”کلمۃ اللہ“ سے جو کہ قرآن میں موجود ہے اپنے مدعا پر ازالی  
پر استدلال کیا تھا اس آیت میں اس شبہ کا جواب ہے جس کا حامل یہ ہے کہ ایسے ختم المراد  
کلمات سے احتجاج دوست نہیں بلکہ مدار عقائد کا الفصوص واضح پر ہے اور ختم المراد پر جب کوئی  
تفسیر معلوم نہ ہوا جبالاً ایمان رکھنا چاہیے۔ زیادہ تفتیش کی ضرورت نہیں اور اجازت نہیں جب  
آیات دو قسم کی ہیں۔ حکم اور مشتباہ تو احادیث نبویہ یا احادیث ائمۃ بھی اگر دو قسم کے ہوں تو  
کیا اشکال ہے جنم حکم پر ایمان لائیں گے اور مشتباہ پر اجمالی ایمان رکھیں گے۔

چنانچہ جب فاطمۃ الزہرا کا بندوق رسول ہونا اخہر من اسٹس سے شک و شبہات سے پاک  
اور مبرہ سے اور سابل استدلال ہے دیگر بنات کے متعلق جو روایات ہیں کچھ ناقابل تقيینات  
ہیں کچھ مادل ہیں جن کو خلاف محکمات معانی ظاہرہ پر محول نہیں کیا جاسکتا۔

تحفہ العوام اور زیج البلاعہ کی عبارت مشتباہ: تحفہ العوام سے ہو دعا پیش

رقة بنت نبیت و لعن من اذی بنیت فیها اللہ عصیل علی ام کلمۃ بنت  
نبیت و لعن من اذی بنیت فیها۔ (زاد المغارب مجتبی ص ۲۳، تہذیب الاحکام ص ۱۶ طہران)

یہ روایت ماذل ہے مشتباہ سے اس میں دو طرح کاملاً شہبہ ہے۔

اول بنت نبیت کی اضافت حقیقی نہیں بلکہ مجازی ہے یعنی زبیبہ رکنیہ مزادیں۔  
حقیقی رکنیہ مزادیں جیسے روح اللہ ”کلمۃ اللہ“ یا قوم ہو لاعبناق کی سبتوت مجازی  
ہے کہ آپ کی ربیبہ رکنیہ جو خدیجہ البری سے ہیں یا حضرت کی نواسیاں جو کربلا میں ہیں جو خدیجہ

ہوئیں۔ ربیبہ اسیلے کہ اہل مُنتد کی مشہور کتاب تفسیر نیشاپوری میں صاف لکھا ہے تلقولہ من شاء کفر الحق دخلتم بھن و هو متعلق بریاض حکمر کما تقول بنات الرسول اللہ من خدیجہ کہ تھاری رُکیاں جو تھاری گرد میں پلی ہیں دُہ بھی قم پر حرام ہیں حالانکہ دُہ تھاری رُکیاں ہیں بلکہ تھاری بیویوں کی رُکیاں ہیں جیسا کہ تم کہتے ہو بنات الرسول اللہ من خدیجہ کہ جناب خدیجہؓ آپ کی بیوی کی رُکیوں کو بنات رسول اللہ کہا جاتا ہے۔ دیکھو تفسیر نیشاپوری جو حاشیہ تفسیر ابن جریر ص ۹ جلد سخم میں موجود ہے کہ یہ حقیقی رُکیاں ہیں بلکہ ربیبہ ہیں۔

وَالسَّلَامُ عَلَىٰ مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَىٰ

### محمد سعیل

درس آہل محمد، لاہل پور

## مولوی اسماعیل شیعہ مناظر کے خطوط کا جواب مجاہد

حکیم فیض عالم صدیقی

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

ہتس پانچ جون ۱۹۶۳ء

مولوی اسماعیل صاحب!

والسلام على من اتبَعَ الْهُدَىٰ، آپ کے ہر سطر خط مختصر ۲۲ مریٰ ۲۰ مریٰ اور تیسرا خط جس پر کوئی تاریخ درج نہیں یکے بعد دیگرے موصول ہوئے۔  
نبھے انہوں سے لکھتا پڑتا ہے کہ اصل موصوع صرف بنات رسول "خنا اور اسی پر گفتگو مطلوب تھی مگر آپ نے خط بحث پیدا کر کے اصل موصوع سے فرار کی را میں تلاش کرنی شروع کر دیں۔ کبھی آپ کہتے ہیں کہ اعظم خلافیات "خلافت" ہے لہذا اہم موصوع کو چھوڑ کر غیر اہم موضوع "بنات رسول" کو اختیار کرنا کوئی قاعدہ ہے۔ کبھی کہتے ہیں کہ جو بیٹیاں حضور کی زندگی میں مر گئیں ان کی تحقیق کی مزودت کیا ہے دغیرہ دغیرہ۔ اگر موصوع بحث "بنات رسول" کی بجائے کوئی ہر تاب بھی آپ اسی قسم کے سترے پھر ڈتے ہوں جاں اب بھی میں آپ کو اس سلسلہ میں موصوع سے بسائے نہیں دوں گا۔

آپ کے پہلے خط کا خلاصہ ہے آپ کے کسی تلمذ کا لکھا ہوا ہے اس میں قابل جواب کوئی بات نہیں۔ دوسرے خط میں آپ نے حسب ذیل سوالات اٹھائے ہیں اور آپ نے مکرتب الیہ ملک کو مخاطب کر کے لکھا ہے کہ

۱۔ آپ کا مکرتب کوئی ملکی نہیں۔ نہ آپ کو اصول تفسیر کا پتہ۔ نہ تاریخ کا۔ نہ علم کلام کا۔ نہ

علم الاحکام کا۔ نہ اخبار طینہ کا اور نہ یقینیہ کا۔

۲۔ آیت وَ حَدَّدَكَ صَلَالًاً مَفْدَادِي نقل کر کے آپ نے بلا وجہ ایک عجیب نکتہ پیدا کرنے کی کوشش کی ہے کہ اس سے حضور اکرمؐ کو قبل از بلوت گراہ مانا پڑے گا۔

۳۔ جناب سیدہ کا بنت ہونا متواتر ہے لیتنی اور بلا معاونہ ہے اور دیگر بنات کے متعلق

جور دیا یات ہیں وہ خبر واحد نبی ہیں۔

۴۔ مناظرہ و تفصیل میں کم از کم سو آدمی شیعہ ہوئے تھے۔

۵۔ میں ایک کتاب "براہین الاصول فی وحدت بنت رسول" لکھ رہا ہوں۔ وغیرہ وغیرہ۔

۶۔ آپ نے مکتوب مفتوح لکھنے والے پر بیک جنیش قلم ان پڑھ ہونے کا حکم عادر فرمائ گریا اپنی چہالت کا ثبوت دیا ہے۔ چاہئے تو یہ تھا کہ مکتوب مفتوح میں جن کتب کے حوالہ جات سے چار بنات کا ذکر کیا گیا تھا ان کی تردید کرتے مگر وہ آپ کے نس کا روگ کہاں۔ ذاتیات پر ملے مستند حوالہ جات کا جواب ہیں ہمارکرنے۔

۷۔ جناب سیدہ کا جس طرح بنت ہونا آپ نے متواتر قرار دیا ہے اسی طرح باقی تین بنات طاہرات، طیبات کا بنت رسول کا ہونا متواتر ہے۔ دیکھے راقم کا مکتوب بنام مولوی محمد بشیر الصاری

۸۔ آپ نے فرمایا ہے کہ مناظرہ و تفصیل میں سو سو شیعہ ہو گئے تھے۔ اگر آپ کے اس قسم کے دعاویٰ کا احاطہ کیا جائے تو پاکستان میں پونے تین فی صد کی تعداد میں بننے والے شیعہ آج پُری آبادی کا نصف ہوتے۔ مناظرہ و تفصیل کی کہانی اور آپ کی شکست کوئی دھکی چھپی بات نہیں۔ اس مناظرہ کی کارروائی کتابی صورت میں طبع ہو کر ہزاروں کی تعداد میں ملک بھر میں تقسیم ہو چکی ہے۔ آپ کو خوب یاد ہو گا۔ کمناظرہ میں اول سے کہ آخر ہم سی مناظر مولانا عبدالستار صاحب قنسوی

بجا کر آپ پر چاہے رہے۔ ابھی تو اس مناظرہ کے سینکڑوں گواہ زندہ ہیں۔ پہلے تو آپ ملک سونہرا راشیعہ ذمہ دار مناظرہ پر برم ہو کر دشنام طازی پر اتائے کر

ہیں اس موضع پر مناظرہ ہی نہیں کروں گا اور ایک بجھے تک مال مٹول کرتے رہے۔ دوسرا طرف مولوی عبدالستار ہزاروں افراد کی موجودگی میں آپ کے منتظر بیٹھے

ہے رہے۔ دوبارہ پھر شیعوں کا وفد آپ کی خدمت میں پہنچا تو بعد شکل آپ دو بجھے میان مناظرہ میں پہنچے۔ آپ نے بامر محبوی صافی شرح اصول کافی کے یہ الغاظ

### بشكل ادا یکٹے

سماں ایضاً آنہ لم یولد بعد المبعث الا فاطمہ علیہا السلام

روایت ہے کہ حضور ﷺ علیہ وسلم کو بعثت کے بعد سوائے فاطمہ کے کوئی اولاد پیدا نہ ہوئی۔ اس پر اہل سنت کے شاہنشہ نے بار بار مطالبہ کیا کہ کتاب دکھاؤ۔ مگر آپ مال مٹول سے کام لیتے رہے۔ آخر بعید مشکل آپ نے کتاب حامل کی گئی تو تؤس میں پُری عبارت اس طرح درج تھی۔

تزویج خدیجہ وہو بضع وعشرين جناب رسول اللہ نے حضرت خدیجہؓ سے نکاح کیا جب آپ کی عمر میں سال سے کچھ سنۃ فولدہ مہنگا قبل میمعشه زیادہ تھی حضرت خدیجہؓ سے قیل زبشت القاسم ورقیۃ وذینب ام کاشم دو دلہ لہ بعد المبعث الطیب و قائم، رقیۃ، زینب اور امام کشم پیدا ہئے اور بعثت کے بعد طبیب طاہر اور فاطمہ کا تولد ہوا۔ اور یہ بھی روایت کیا گیا ہے کہ بعد از بعثت صرف فاطمہ پیدا ہوئیں میں طاہر بعثت سے پہلے پیدا ہو چکے تھے۔

گستاخی معاف! اس وقت آپ کی حالت کس قدر دینی تھی۔ بچرہ دہنڈر ہی آپ کو نہیں بھولا ہو گا جب آپ کے ساتھی مولوی سعید الرحمن نے اصول کافی کا صفحہ ۲۸، چھائی کی کوشش کی جس کی تسری سطر پر بھی حوالہ موجود ہے۔

اور یہ بھی آپ کو معلوم ہے کہ آپ کس طرح خائب و غاسر ہو کر دہاں سے نکلتے اور آپ کے جانے کے بعد مولوی عبدالستار نے کس طرح عموم سے خطاب کیا تھا۔

۵۔ آپ کی تالیفت "براہین الاصول" ابھی تک طبع نہیں ہو سکی۔ اگر اس میں ہی آئیں بیانیں ہو گی جیسا کہ آپ کے مکتوب میں ہے تو اس کا کیا فائدہ؟ آپ کی اپنی اہم اکتبت کی سلسلہ روایات کا انکار تو آپ کے خط میں بھی ہے یہی کچھ تالیفت میں بھی ہو گا۔

۶۔ مسئلہ "بناۃ رسول" کا ہے اور آپ خواہ مخواہ سائل کی توجہ خلافت و امامت کی طرف

مبذول کرنا چاہتے ہیں۔ گویہ موصوع یہاں زیر بحث نہیں مگر میں آپ کی خواہش کے احترام میں کیا آپ سے یہ دیافت کر سکتا ہوں کہ تفسیر قمی ص ۳۵۲، تفسیر ہانی ص ۵۲۳ تفسیر مجمع البيان صفحہ ۳۱۲ اور سورة الحروم کی تفسیر میں مولیٰ رسول احمد نے اپنے حاشیہ اسی روایت کو نہیں دھرا یا کہ حضرت نبی اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ نے میداہ نساء العالمین اُمّۃ الْمُمِنِّینَ حفظہ اللہ عزوجلّ کو ضرباً تھا کہ میرے بعد میرا جانشیں ابو سکرہ ہو گا اور اس کے بعد غرر ہو گا۔ آپ کتنی ہی تاویلیں کریں لیکن یہ یاد رکھیں کہ خلافت شیخین کی پیش گوئی بزبان رسالت حق تھی۔

اگر عقول آپ کے سیدنا علی خلیفۃ اول فتحے تو انہوں نے بقول طبری عبد اول ص ۵۹۱، کافی کتاب الروضۃ ص ۱۳۹، تفسیر ہم مکانیۃ الحمد ریاضت ۲۔ ہنچ المبالغة ص ۱۴۸، احتجاج طبری ص ۵۶-۵۷، روضۃ کافی ص ۱۱۵-۱۲۱، تفسیر قمی ص ۳۵۳، تفسیر ہانی ص ۵۲۳، تفسیر مجمع البيان ص ۳۱۲ کیوں خلافتِ ثلاثت کی بعیت کی ان سے کیوں مال غنیمت کا جقد لے کر کھاتے رہے۔ سرکاری وظائف سے کیوں مستحق ہوتے رہے۔  
۸۔ کیا عقول بات فرمائی آپ نے کہ عقائد کی کتاب میں چار بیانات رسول کا ذکر کیوں آیا ہے۔ سبحان اللہ ماروں گھٹنا پھوٹے آنکھوں کو کہتے ہیں۔

۹۔ آپ فرماتے ہیں چار بیانات رسول کے متعلق کوئی تمتوذیہ نہیں۔ معلوم ہوتا ہے۔ آپ نے مکرتب مفتوح پڑھا ہی نہیں۔ آپ کی تمام اُمہات اکتیب میں چار بیانات رسول کا ذکر موجود ہے بلکہ یہاں تک موجود ہے کہ جو جان کی ہی کانکار کرے اس پر اعتماد۔ اب آپ اس سے زیادہ کیا چاہتے ہیں۔

۱۰۔ ”کتاب الحصال“ کے رواۃ پر آپ نے تنقید فرمائے۔ یہ چھڑانے کی کوشش کی مجموعاتی کتب کے متعلق کچھ نہیں فرمایا۔

۱۱۔ آپ لکھتے ہیں کہ ”تحفۃ العوام“ کی روایت اول ہے متناہی ہے۔ بنت بنیک کی افانت نہیں تو جاب اعلان فرمادیجھے کہ تحفۃ العوام کو دریا بُرد کر دو اور ہاں خوب یاد آیا۔ اگر یہ روایت متناہی بھی اور اس سے آپ کے مسلک کو کوئی خطرہ نہیں تھا۔ ایڈشنس میں

یہ روایت کاٹ کیوں دی گئی۔ ایسی بد دیناتی پر آپ اسی لیے مجبور ہوئے کہ یہ روایت آپ جیسے مناظرین کے چھکے چھڑا رہی تھی۔ اہل علم جانتے ہیں کہ یہ روایت متناہی نہیں۔ ۱۲۔ سیدہ اسماء بنت عمیس کی روایت کو دریان میں لا کر مسلمانوں پر بُرار حرم فرمایا ہے کیونکہ اس سے آپ کے ایک غلط مهزوز نسخے کی قلمی کھل جاتی ہے۔ یہ سیدہ اسماء بنت عمیس سیدنا حسنؑ کی دایہ حصیں دہ فرواتی ہیں کہ سیدہ فاطمہ کے ہاں چاب حسنؑ کی ولادت ہری تراہیں ہیں وفا و نفاس نہیں آیا۔

سیدہ اسماء بنت عمیس سیدنا حسنؑ بن ابولطالبؑ کی زدچیں اور بھرت کو کے جہت پہلی گئی تھیں۔ ابھی کے خادون سیدنا حسنؑ بن ابولطالبؑ نے نجاشی کے دربار میں مشرکین نکل کر جواب میں اپنی شہر تغیر فرمائی تھی۔ عزّ وَ جُلّ خیر کے بعد یہ میاں بیوی عبیشہ سے مدینہ آئئے اور ان کو دیکھ کر حضور اکرمؐ نے فرمایا کہ میں خیر کی نفع پر بزرگیہ خوش ہوؤں یا جعفرؑ کے والپیں آئنے پر۔ اسی لیے بعض مومنین نے سیدنا علیؑ کی خیر میں بتویت سے انکار کیا ہے یعنی سیدہ فاطمہ ان دونوں آخری نیام میں تھیں اور حضور اکرمؐ نے سیدنا علیؑ کو ان کی خدمت تیارداری کے لیے گھر چھوڑ دیا تھا۔ چنانچہ مومنی بن عقبہ ذہری سے روایت کرتے ہیں کہ اب رب کافائل محمد بن سلمہ تھا (البداية والنهاية جلد ۳ ص ۱۸۹) و اندری نے جابر سے یہی روایت کی ہے۔

عزّ وَ جُلّ خیر کے گھری کے آخر میں ہوا۔ اس کے بعد حضور اکرمؐ مدینہ پہنچے اور اس کے بعد حضرت حسنؑ کی ولادت ہری تھی۔ سیدہ گھری کے آخر میں یا سامنے گھری کے شروع میں۔ کیونکہ اسماء بنت عمیس دایہ سیدنا حسنؑ نفع خیر کے بعد یہ مدینہ پہنچیں اور حضور اکرمؐ کی وفات سامنے گھری کے تفسیرے ہیں یہی اس لحاظ سے حضور اکرمؐ کی وفات کے وقت حضرت حسنؑ کی عمر مشکل تین سال تھے تین سال تھی ہے۔ پھر یہ شور و غرغنا کیسا کہ حضرت حسنؑ کی عمر حضور نبی اکرمؐ کی وفات کے وقت ۶، یا ۸ سال تھی۔ سیدنا حسنؑ کی تاریخ ولادت کے متعلق آپ کے اس اقرار نے کہ سیدہ اسماء بنت عمیس سیدنا حسنؑ کی دایہ تھیں ایک بہت بڑی حقیقت کا اکٹھافت کر دیا ہے۔

۱۳۔ خط کے آخر میں آپ نے تفسیر ابن حجر طبری کے حاشیہ پر مرقوم تفسیر نیشاپوری کے حوالے سے حضور اکرمؐ کی تین بناۃ طاہرات کو حضور اکرمؐ کی بابت ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔

مولوی صاحب! اول تو شیعہ مذہب کی اصول ارجمند اور دیگر مسلم کتب میں منتشر رہا یات کے بعد تفسیر نیشاپوری جیسی کمی مہول مفسر کی تفسیر سے کسی قسم کا حوالہ آپ کے حق میں معین نہیں قرار دیا جاسکتا اور دوسرا یہ کہ ابن حجر طبری مسلم طور پر شیعہ تھا جسے مرنے کے بعد مسلمانوں نے اپنے قبرستان میں دفن نہیں ہونے دیا تھا۔ پھر اس کا خواہنداہ ابو یحییٰ محمد بن عباس المخوارزی متوفی ۲۸۲ھ پڑے فرقے کہتا ہے کہ "میں آہانی طور پر شیعہ ہوں جیسے میرے ماموں ابن حجر آیا میں شیعہ تھے"۔

(یاقوت حموی "مجمجم الارباء")

شیعہ فن رجال کے ماہر عبداللہ ماقعی نے اپنی کتاب "تفییق المقال" میں شیعہ مذہب کی شہود کتاب "روضات الجنات" کے حوالے سے لکھا ہے کہ این حجر شیعہ تھا۔ میزان الاعتدال میں علامہ ذہبی نے احمد بن علی سیعیانی کا قول نقل کیا ہے کہ وہ طبری کو بہت بُرا جانتے تھے کیونکہ رافضیوں کے لیے روائیں گھر تھا۔ ایسے تقییہ باز شیعہ کی تفسیر کے حوالے سے بناۃ رسولؐ کے وجود سے نکار کی کوشش آپ کو نیز نہیں دینی۔

۱۴۔ تفسیر نیشاپوری کا حوالہ تو آپ سی عربی دن عالم سے متعلق بربانکم کما نقول بناۃ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں حدیجہ کا ترجمہ لوچھہ لیتے۔ ان الفاظ میں یہ کہاں ہے کہ حضور اکرمؐ کی تین بناۃ طاہراتؐ آنحضرتؐ کی ربیبہ تھیں۔ ان کلمات کا مفہوم آپ نے سراسر اٹ بیان کر کے اپنی نامہ نہاد علمیت کا چاند چڑھا رہے میں پھوڑ دیا ہے۔

۱۵۔ **مسعودہ بن صدقہ اور آپ کا فراط :** آپ کہتے ہیں کہ مسعودہ بن صدقہ سُنی ہے یہ فقط غلط ہے اور عوام خود حکما دے کر اپنا سچھا چھڑانے کی ایک بھنڈی ہی کوشش ہے۔

(۱) مسعودہ بن صدقہ کی روائت قرب الاستناد میں ہے اس روائت کو ملاباقر مجلسی نے اپنی تالیف "جیات القلوب" میں نقل کیا ہے اور اسے "بسند معتبر" کہا ہے۔

(۲) علامہ ماقعی نے بھی اپنی تالیف "تفییق المقال" میں اس کا ذکر کیا ہے۔  
(۳) یہ روائت امام جعفر صادق سے مردی ہے اور یہ مسعودہ بن صدقہ فہمہ سے جو صحابہ امام جعفر صادق سے ہے اور پیکار شیعہ سے؛ اور یہی چار سیٹیوں والی روائت کا رادی ہے اس کی کیفیت ابوالبشر ہے۔

(۴) جس مسعودہ بن صدقہ کے متعلق اختلاف ہے کہ سُنی ہے یا شیعہ وہ امام باقر سے روایت کرتا ہے امام جعفر سے روایت نہیں کرتا۔ اسی پر تبری ہونے کا الزام ہے۔

(۵) لیکن "تبری" فرقہ بھی شیعیں کا ہی ہے۔ بہر حال یہ مسعودہ بن صدقہ شیعہ ہو یا سُنی اس سے ہمیں غرض نہیں کیونکہ یہ چار سیٹیوں والی روائت کا رادی نہیں۔

(۶) آپ نے سکھ بند شیعہ مسعودہ بن صدقہ کو امام باقر سے روایت کرنے والا مسعودہ بن صدقہ تزار سے کر دھوکہ دہی کی کوشش کی ہے۔ لیکن اس طرح حقیقت سے فرار آپ کے لیے ممکن نہیں۔ اپنی مشہور کتاب "تفییق المقال فی احوال الرجال" میں تذکرہ مسعودہ بن صدقہ "ظاہر" کر لیں۔

|                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>مسعودہ بن صدقہ بھی کی کیفیت ابوالبشر ہے۔</p> <p>یہ امام جعفر سے روایت کرتا ہے اور ابوالحسن سے اس کی کتابیں ہیں۔ ان سے امیر المؤمنین کے خطے بھی ہیں اور علامہ بخاری نے اس کے عمرہ مذہب پر کوئی تعریف نہیں کی۔</p> | <p>عن ابی عبد اللہ وابی الحسن لہ کتب منها کتب خطبہ امیر المؤمنین فظاہر النجاشی من حيث عدم مذہب پر کوئی تعریف نہیں کی۔</p> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

(۷) "روشنہ کافی" اور "فردع کافی" میں مسعودہ بن صدقہ امام جعفری حدیث کا رادی ہے۔

(۸) یہ مسعودہ بن صدقہ آپ کی اہم ترین کتاب "تہذیب الاحکام" میں باب فضل المساجد اور باب دصیت میں امام جعفر سے روایت کرتا ہے مگر کوئی آدمی جب عقل کے تیچھے لٹھ لیکر درداٹھے تو اسکی زبان سچھا چھڑانے کا کوئی کیا بھگڑا سکتا ہے۔ والسلام علی من اربعہ الہدی۔ فیض عالم صدقہ رہتہا صلی جم

## شیعہ مولوی سید طاہر الحسن کوہر کا مکتب

مکری ڈاکٹر صاحب!

السلام علیکم۔ مراج گرای! جناب کا ارسال کردہ مطبوعہ مफلم "بنات الرسل" ملا جیکو پڑھ کر آپ کی ذات گرامی پر دلی صدمہ ہوا۔ یا علی ہد مفلم کے چھاپنے پر بیس بلکہ بقول آپ کے اس جملہ پر کہ میں آبائی طور پر شیعہ ہوں اور میرا تم وقت آج تک دینی اور طبی کتب کے مطالعہ اور دینی و طبی خدمات میں صرف ہوتا رہا۔ برادر عزیز معاف فرمائیں آپ کا کتب دینیہ کا مطالعہ تو درکار، کتب دینی کے نام بھی آپ کو معلوم ہیں۔ اگر آپ کا مطالعہ ہوتا تو آپ اہل حدیث مولوی فیض عالم کی کتاب "حقیقت مذہب شیعہ" سے بالکل متأثر نہ ہئے طرفداران اہل سقینہ کی طرف سے بار بار عصمت اہل محمد پر ایسے محظی ہوتے ہیں اور علمائے حق نے ہزاروں حجابت ان ہی عنوانات کے لئے جرکتی صورت میں آج بھی موجود ہیں جیکم فیض عالم صدیقی ایک جاہل آدمی ہے۔ اس کا علم سے دُور کا بھی واسطہ نہیں۔ بے چارہ عربی فارسی سے کو سویں دور ہے اور جو دینی اہل محمد میں زیادہ نکلا اغیار نے اُسے عالم کہا۔ ملاحظہ ہو مولانا غلام اللہ خاں دیوبندی ماہماں تعلیم القرآن را دلپڑی ماہ اپریل ۱۹۴۳ء میں چکیم فیض عالم صدیقی کی کتاب "اختلاف ائمۃ کا مایہ" پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتا ہے۔

"انداز بیان کہیں سلطی ہے اور محمود عباسی کی طرف بھی میلان ہے۔ معلوم ہوتا ہے مخالف عربیت سے نا بد ہے۔ فارسی سے اردو توجہ کرنے کی بھی قابلیت نہیں۔

ملا باقر مجتبی کی کتاب جلاء العیون سے کافی حوالہ جات ہیں۔"

"تعلیم القرآن" بھی ڈین شیعہ رسالہ ہے۔ یہ تبصرہ ظاہر کرتا ہے کہ فیض عالم اپنوں میں بھی علم سے دُور اور جہالت کے نزدیک ہے۔ آپ نے کیسے اس کو عالم سمجھ کر اس کی کتاب کو حق سمجھ لیا۔ ٹیویل پاک کی ایک اور صرف ایک بھی ہے جس کا نام فاطمہ ہے اور ان مخدوم کے علاوہ رسول اللہ کی کوئی حقیقی بھی نہیں ہے۔ وہ رلکیاں جن کو لوگ دختران رسول کہتے ہیں ہم کو اس یہے انکار نہیں کہ ان کا نکاح عثمان سے یہوں ہوا بلکہ عقل اور حقائق القرآن اس بات کی مخالفت کرتے ہیں۔

کہ دخترانِ رسول نہ تھیں۔ زینب کے شوہر ابوالعاص بن ریح سنتے جو کافر تھے اور رقیہ اور ام کلثوم کے پہلے شوہر ابوالعبہب کے بیٹے عقبہ اور عتبہ سنتے جو کافر تھے۔ اعلانِ بتوت پر ابوالعبہب نے ان کو طلاق دلوادی۔ پھر ان کے نکاح یکے بعد دیگرے عثمانؑ سے ہوئے یہ بات مسلمہ ہے کبھی کو انکار نہیں۔ اب آپ غور فرمائیں رسول محفوظ اُول ہے نور ہے مون اول اور عقل اُل ہے۔ اُتمت سے رسول افضل۔ خاک سے نور بہتر۔ کافر سے مون خیر اور جاہل سے عاقل اعلیٰ۔ اولادِ الحنفیت دل اور الحنفیت جگہ ہے۔ ایک لاکھ چو بیس ہزار انباری میں سے کسی نے اپنی بیٹی اُنمیٰ صاحب کو نہیں دی اور کسی نبی، رسول اور مون طلبے اپنی بیٹی کا فر کو نہیں دی کیونکہ یوری محفوظ اور شہر حاکم ہوتا ہے۔ اگر بھی دی دیے تو اُنمیٰ رسالت کے مکھڑے کا حاکم۔ خاکی نور کا حاکم اور کافر مون کا حاکم ہو گا اور قرآن نے سراسر اس کی مخالفت کی ہے۔ ملاحظہ ہو۔

وَ لَا شَكَّ عَنِ الْمُشْرِكِنَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُو وَ لَا مُمْتَهِنَةٌ مُؤْمِنَةٌ حَتَّىٰ مُنْهَىٰ مُشْرِكَةٍ  
وَ لَا كُوَّلَ أَنْجَبَتْكُمْ وَ لَا شَكَّ عَنِ الْمُسْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُو وَ لَعَنِدَ مُؤْمِنَةٍ  
حَيْرَ مِنْ مُشْرِكٍ وَ لَوْا أَعْجَبَتْكُمْ

ست جہہ: "اور تم نکاح نہ کرو مشرک کے عورتوں سے یہاں تک کہ وہ مون ہو جائیں اور لوڈیہ مونہ بہتر ہے مشرک کے عورت سے اگرچہ مشرک کے عورت کا حُن اور مال قم کو تعجب یہیں ڈالتا ہو اور نہ نکاح کرو قم عورتوں کا مشرکین سے یہاں تک کہ وہ مون ہو جائیں اور مشرک مرد سے غلام مون ہو بہتر ہے اگرچہ اس مشرک کا حُن اور جاہ و جلال قم کو تعجب یہیں ڈالتا ہو۔"

ویکھئے قرآن صاف کہہ رہا ہے نہ مشرک عورت سے نکاح کرو اور نہ مشرک مرد کو اپنی بیٹی

صد چھوٹو حضور اکرمؐ نے اپنی بیٹی فاطمہ حضرت علیؓ کو دی اسی مولوی صاحب کی مشق کی رو سے حضرت علیؓ رسالہ اکرمؐ کی اُست میں شامل نہیں رہے کیونکہ بقول ان کے کوئی بھی کسی اُنمیٰ کو بھی نہیں دیتا۔ (سبطین بمحضی)  
صد چونکہ ابطال نے اپنی بیٹی اُنمیٰ کا شہد کا فریبہ بن اپی وہب کو دی اسی مولوی صاحب کی مشق کی رو سے ابطال مون نہیں کیونکہ کوئی مون اپنی بیٹی کا فر کو نہیں دیتا۔

ہن کا نکاح کر دو یہاں تک کہ وہ مون ہو جائیں اور ان سے بہتر لونڈی مونہ اور غلام مون بہتر ہے۔ اب آپ یہ فرمائیے کیا رسول نے اعلانِ بُرّت سے پہلے کوئی فضل خلاف قرآن کیا۔ اگر کیا تو وہ معصوم نہیں رہیں گے اور جب معصوم نہ ہوں تو رسول یکسے؟ بلکہ تمام اسلامی فرقے کہتے ہیں کہ رسول الحکم کی چالیس سالہ زندگی کی ہر حرکت کی قرآن نے نازل ہو کر تصدیق کر دی کہ آپ کا کردار عین حق تھا۔ جب بات یہ ہے اور یہ بھی مسلم ہے تبیں لڑکیوں کے نکاح کا فرود سے ہوئے بتائیں ان کے نکاح کرنا کافروں سے مندرج بالا آیت کی مخالفت رہی یا مرفاقت۔ صاف ظاہر ہے رسول نے اس آیت کی مخالفت کی۔ اب بتائیے رسول نے یہ مخالفت کیوں کی؟ یا تو وہ رسول کی بیٹیاں نہیں اور حضور نے نکاح بھی نہیں کیے اور یا رسول قبل اعلانِ بُرّت رسول نے تھا جو کافروں سے نکاح کر دیے۔ لادش اسے کہتے ہیں جس کے رامکارا لڑکی کچھ نہ ہو۔ بھاری زبان میں "اوْنَتْ نَكْهَرْأَوْلَ كُولَ آهَبَنَے نے" اور عربی میں کہتے ہیں ابتر حضور کے لڑکا پیدا ہوا قاسم۔ فوت ہرگیا۔ دوسرا ہذا طیب۔ فوت ہرگیا تو لوگوں نے آپ کو ابتر کیا۔ اگر حضور کے کوئی لڑکی موجود ہوتی تو وہ ابتر نہ کہتا۔ ان کا کہنا بتاتا ہے خدیجہ کے بطن سے کوئی لڑکی نہیں ہے۔ ان طعنوں کے جواب میں سورہ کوثر نازل ہوئی جس میں خدا نے فرمایا تیرے دشمن ابتر ہوں گے اور تجھ کو ہم اولاد کیش عطا کرستے ہیں اور کوثر سے مراد چشمیں نہیں ہے کیونکہ حضور م'alik بنتت ہیں اور کوثر بنتت ہیں ہے۔ کوثر سے مراد اولاد ہے۔ سنجاری مسلم اور تفسیر دمشور ملا حظیر ہے۔ اور وہ اولاد کیش سادات ہیں جو بطن فاطمہ الزہرا سلام اللہ علیہا سے ہیں۔ نیز ملاحظہ ہو اُمّت کی جن عورتوں سے رسول نکاح فرمائے وہ اُمّت کی ماں ہیں اور اُمّتی ان سے نکاح نہیں کر سکتا۔ ولاء اُمّت شکُحُوا أَذْوَاجَةٍ مِنْ بَعْدِهِ أَيَّدَ (سورہ احزاب)

ترجمہ: اور نہیں تم نکاح کر سکتے اس کی۔ یوں سے بعد اس کے ہمیشہ ہمیشہ کے یہ داً ذُرْأَ اُجْهَأُمَّهْتُمْ اور اس کی یوں تھاری مائیں ہیں۔ اور مسلمان کہتے ہیں ان کو اُمّت المُؤْمِنین۔ رسول جس اُمّتی عورت سے نکاح کر لے وہ اُمّت پر مندرج بالا آیت کے حکم سے حرام ہو گی۔ جب اُمّتی عورتیں نکاح رسول میں آ کر اُمّت کے یہے

صلوٰع نے حضرت علیؓ نبی مون میں بلہ اُمّت المُؤْمِنین سیدہ خدیجہ البری حضرت علیؓ کے یہے بھی ماں ہی ہیں مولوی صاحب کی اس زلی مطلع کی رو سے اُمّت المُؤْمِنین مذکور کی بیٹی فاطمہ الزہرا حضرت علیؓ کی کیا لگی۔ ہن ابتدی کیا حضرت علیؓ کا سیہہ فاطمہ نے نکاح حلال اور گا؛ بُناتِ رسول سے انکار کے جزوں میں شیء علاء ابھی ہی حکم باخنگیاں سرزد ہوتی ہیں (ملافت) ص۔ یہ جاہانِ خیال ہے بُناتِ بُنات جمع قلت ہے

\* ملاحظہ بر تفسیر روح المعانی (سبطین الحنفی) ص ۱۲۳ بُنات سے مراد تیامت ملک مونین کی بُنات میں تو تباہ کہ ابتوں میں موجود

حرام تو رسول کی بیٹی اُمّت کے یہے کیسے حلال ہو گی۔ نیز ہم رسول کی ازواج کو اُمّت المُؤْمِنین کہتے ہیں یعنی مونین کی ماں اور ماں اُمّت کی اسی یہے نکاح حرام کے اُمّت بیٹیے ہیں۔ اس ماں کی بیٹی کیا لگی مونین کی۔ ہن تو کیا اُمّت کیلئے اس سے نکاح حلال ہو گا؟ اب رہی آیت قرآن۔ یا آیَهُهَا الَّتِيْ قُلْ لَاذُدَاحِكَ وَبِتُّكَ وَسِنَّاَ الْمُؤْمِنِينَ لے بنی! فَرَادَتْ بِنْجَةَ اپنی بیویوں سے اور اپنی بیٹیوں سے یہ اُمّت ان کو مناطقہ میں ڈال رہی ہے۔ مناطق میں اس یہے ڈال رہی ہے کہ ان کے پاس عقل نہیں۔ بات یہ ہے کہ بُناتِ جمع ہے بُنات کی۔ عربی میں جمع کی دو قسمیں ہیں۔ جمع قلت ہیں یہ دو حصہ واحد کی صورت برقرار ہے جیسے مون سے مون (ماں میں و ان زیادہ کیا گیا) مسلم سے مسلتان دیگرہ واحد یہ جمع ۳ سے لیکر ۹ تک بولی جاتی ہے۔ دوسری جمع مکسر ہوتی ہے جس میں واحد کی شکل لڑٹ جائے جبے رُچل سے رجال۔ قلم سے اتفاق اور یہ جملہ ۹ سے نوکر ڈیک بکلاں نے زیادہ پر بولی جاتی ہے۔ لہذا بُنات سے جمع قلت ہو گی "بُناتون" جو ۳ سے ۹ تک پر بولی جاتی ہے کیونکہ اس میں واحد پر قرار ہے اور بُنات سے جمع مکسر ۹ جو کر دڑوں پر بولی جاتی ہے، آیت میں لفظ "بُنات" سے نہ کہ "بُناتون" کہیں۔ بیٹیاں مراد ہیں بلکہ وہ لفظ ہے جو ۹ سے اُنکم پر بولا ہی نہیں جاتا۔ اور یہ بیٹیاں اس کی بیٹیاں ہیں اور یہی آیت میں مراد ہیں۔ بنی جن کی طرف بمعرش ہوتا ہے وہ اُمّتی ہیں یا کافر۔ اُمّت کہلاتے ہیں اور یہی ان کا رو حانی باب ہوتا ہے۔ اب ملاحظہ ہو قرآن پاک

يَقُولُمْ هُوَ لَاءُ بَنَاتِ هُنَّ أَطْهَرُهُنَّ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تَحْتَزُنْ فِي ضَيْقٍ رُّعْدٌ صَرِ

جب دونوں فرشتے دخن صبورت را کوں کی صورت میں حضرت کوٹ کے پاس آئے اور حضرت کوٹ کی

نیز صاحح کا مطالعہ کریں اور تواریخ کا۔ رسول خاتم النبیوں جنت عدو کے مقابلے فرماتے کہ نافلہ  
یہے جگہ کا نٹڑا ہے۔ فاطمہ عمرۃتوں کی سردار ہے۔ فاطمہ کی محبت کو رسول اپنی محبت کے  
اطمہ کی دشمنی کو رسول اپنی دشمنی کے۔ فاطمہ رسول کے زخموں کو درج ہے۔ فاطمہ مبارکہ میں ہے  
فاطمہ آئیت تطہیر میں آئے۔ فاطمہ نبیان حشر میں آئے۔ فاطمہ باپ کی دارث یعنی آخیر یہ ب  
کچھ صاحح میں فاطمہ سے کیوں منسوب ہے۔ دوسرا بیٹیوں کا رسول کچھ ذکر نہیں کرتا۔ م  
رسول کا ذکر نہ کرنا اور صاحح کا نہ لکھنا صفات ظاہر ہے کہ وہ رسول کی بیٹیاں نہ تھیں۔ امامہ  
زینب کی بیٹی تھی۔ ماں باپ مر گئے تھے۔ رسول کے پاس یہ بیچی رہی۔ نیک تھی اور جذباتی  
تھے فرمادیا تھا کہ علیؑ ! میرے بعد ان سے نکاح کر لینا۔ جناب خدا تجھے کی مہیزہ ہال کی یہ بیٹیاں  
تھیں۔ زینب مر قیہ اور امام کلثومؑ اس رشتہ سے فاطمہ نہ رہا، زینب در قیہ اور امام کلثومؑ کی غالہ زادؑ  
اور اس رشتہ سے امامہ جما بیگی لگتی تھی اور ان لوگوں نے نکاح خود ان کے دو دھیال نے کیے ہیں (حوالہ جمیع)  
تھے۔ وفات والدین کے بعد خدا تجھے نے پر درش کی۔ خدا تجھے چونکہ عمرۃتوں میں مسلمان اول ہے۔  
تاریخ کا مطالعہ کریں تو معلوم ہوگا کہ کفار مکہ نے ان کے ساتھ کیا سلوک روا رکھا۔  
نزاب آپ ایک اور بات ملاحظہ فرمائیں۔ اہل ست کہتے ہیں زینب، رقیہ دام کلثومؑ بھائی، لکھ  
رسول کی صدی بیٹیاں تھیں اور اولاد خدیجہ کی ترتیب یہ تھتھے ہیں: قاسم، زینب، عبداللہؑ، ابراہیمؑ، ابر  
امم کلثومؑ، رقیہ (الاستیعاب حلب درم ض ۳۹، ص ۳۹)۔ بگویا وقت نکاح جناب زینب کی مکروہی  
برائی میں ایسا کام کیا جائے۔

یہ بیوی نے قم کو جا کر اطلاع دی تو قم نے خانہِ لوط کو گھیر لیا اور طالبہ کیا کہ ہم کو یہ خوبصورت  
مردم کے دے ہم ان سے یہ غسل کریں گے تو بنا ب لوٹ نے فرمایا "اے قم! تمہارے پاس  
یہ میری بیٹیاں ہیں وہ تمہارے بیٹے حلال ہیں۔ تم اللہ سے ڈرو اور میرے مهازل کو قم نہ سناؤ"  
اے آیت! میں بنات "جس عکس رکھا صیغہ ہے اور یہ شبیتی ہے۔ علامے اسلام کا کہنا ہے  
کہ ان کی بیویوں کو جا ب لوٹ نے اپنی بیٹیاں کہا ورنہ ظاہر ہے نیز اپنی بیٹیاں کافروں کو نہیں دے  
سکتا تھا۔ وہ حقیقی بیٹیاں نہ تھیں اور کوئی شریف کسی بد معاش کو اس کے شرے نپھے کے لیے  
میں یہ نہیں کہ سکتا کہ قم میری بیٹی سے یہ غسل کرلو اور ہم کو کچھ نہ کہو۔ چہ جائیکہ نبی تو جب  
خط کافرہ عمر قوں کو اپنی بیٹیاں کہ سکتا ہے تو آیت قد لازما جگ دیندی میں امت کی ایکیا  
ی کی بیٹیاں کیوں نہیں، ہو سکتیں۔ اور نبی کیوں نہیں کہ سکتا۔

نیز حج کتابوں کے حوالے آپ نے دیتے ہیں داں یہ عبارت نہیں کہ امامیہ کا عقیدہ یا  
یقین ہے کہ رسول کی چار بیٹیاں ہیں بلکہ لفظ بعض ہے یعنی اسلامی فرقوں کے بعض علماء کا  
ہنہاں ہے۔ ہمول کافی اور فروع کافی وغیرہ میں انہر کی طرف منسوب کردہ اغیار کے احوال  
کے۔ لہذا ان کتب سے مذهب امامیہ میر کوئی اختلاف نہیں۔

نام آتا ہے پھر امام کلثوم۔ پھر رقیہ کا اور فاطمہ زہرا کا۔ مگر معاملہ اُمٹ ہے پہلے فاطمہ زہرا کا نام ہے جو اعلانِ نبوت کے پانچ سال بعد پیدا ہوئی اور جن کو طلاق میں اور بڑی ہیں ان کا نام صدیں اور جو سب سے بڑی ہے اس کا نام غائب۔ کیا وجہ ہے؟ اصل بات یہ ہے کہ جن کے نام یہ ہیں وہ لاکیاں وہ نہیں جو عثمان کے نکاح میں تھیں۔ یہ رسول کی نوایاں فاطمہ زہرا اسلام اللہ علیہا کی بیٹیاں ہیں اور فاطمہ کی بیٹی زینب کا نام یہاں رقیہ ہے۔ زینب تو صرف ایسے نام پڑ گیا اور صلی پر غالب آگیا کہ محمد وہ بالکل صحت اگفتار، رنائز اور کرواری میں علی ہیں اور مل میں یہ لفظ ہے زین۔ اب افت کو گرا کر زینب نبادیا گیا۔ جس کے منی ہیں "بَابُكَ زَيْنَتْ"۔ پھر کہ عربی میں نواسی دیوتی کیتے ہوئے بھی لفظ "بَنْتَ" بدل جاتا ہے ایسے یہ نواسی زینب ہی بنت نبی ہونے کی مصدق ہے۔ ملاحظہ ہر قرآن پاک پارہ چار رکوع آخر حُجَّةَ مَعْلَمَتْ عَلَيْنَا مَهْتَمَمُونَ وَبَنْتَكُمْ وَأَخْوَاتِكُمْ حَمْ كی گئی ہیں۔ اور تہارے تہاری مائیں اور تہاری بیٹیاں اور تہاری بہنیں وغیرہ۔

تمام قرآن کا ملاعنه کریں کہیں کوئی آیت نہیں ملے گی جو در حقیقی کے حرم اور عمال ہونے پر اس آیت کے سوا۔ اس میں نہ پوتی کا ذکر ہے اور نہ نواسی کا ذکر ہے اور نہ کہیں قرآن میں دوسری آیت ہے جس میں پوتی اور نواسی کو حرم کیا گیا۔ اگر کوئی دکھادے تو .. وہ روپیے نقد الغام دردگ اب تپائیے فیض عالم صدیقی پوتی اور نواسی سے کیوں نکاح نہیں کرتے یا آیت دکھادیں یا نکاح

صل ہو سکتا ہے جس طرح شیعوں نے آج کی تحریک احوم کے نئے ایڈیشن میں سوائے فاطمہ کے نام بیٹیوں کے نام صدف کریں یہی کسی بدویات را فتنی نے پہلے دھرمی تیہہ زینب بنت رسول اللہ کا نام غارج کر دیا اور نہیں کہا۔ ۲۳۔ عجیب نہیں بندی ہے زینب کا نام تیہہ تباکر راویت سے جان چھڑائی جا رہی ہے۔

سال سے کم تھی اور اعلانِ نبوت کے وقت ان کے ایک پچھے بھی تھا جو دو سال کا تھا۔ بعثت کے وقت حضرت کی عمر مبارک ۳۰ سال تھی۔ اس نے حضرت کی عمر مبارک ۳۲ سال تھی جب تک کلثوم پیدا ہوئی (الاستیعاب جلد دوم ص ۳۶) اور قبل بعثت ان کا نکاح علیہ بن ابی اہب سے ہوا۔ بعثت پر اس نے طلاق دے دی۔ ۳۶ سال عمر رسول تھی جب رقیہ پیدا ہوئی (الاستیعاب جلد دوم ص ۵) اور قبل بعثت علیہ بن ابی اہب سے ان کا نکاح ہوا۔ بعثت پر اس نے بھی ان کو طلاق دے دی۔ اب غرفہ میں اعلانِ نبوت کے وقت زینب کی عمر۔ اسال ۴۰ کلثوم کی عمر ۱۷ سال اور رقیہ کی عمر ۱۶ سال تھی اور زینب سے ایک رُذ کا بھی پیدا ہوا۔ رسول نے اتنی کم سنی ہیں ان کے نکاح کیوں کیئے۔ مالدار مان کی بیٹیاں ہوں۔ رسول کی فوجِ چشم ہوں کیا عرب میں یہ تینوں مرد فرشتہ تھے اور رسول کو دُر تھا کہ اگر ان کا نکاح کہیں اور یہ گیا تو تمیری بیٹیوں کا پر نہیں ملے گا مطلقاً عورتیں جس کے گھر جائیں وہ ذوالقدرین اور کنوواریاں جن کے گھر گئیں وہ ذوالقدرین کیوں نہیں۔ چل دہ نہیں۔ ایک بیٹی فاطمہ تو علی کے گھر تھی۔ علی کو دُر اور کیوں نہیں کہتے۔ کیا چکر ہے۔ یہ ضامن کیا ہے اور یہ ڈرامہ کیوں کھیلا گیا۔

ایسا رہی تخفہ العالم کی بات۔ یہ ایک صلات ہے جو ماہ رمضان میں ہر روز پڑھی جائے۔ یہ چاروں صھوٹیں پر صلات ہے اور یہ عبارت ہے اللَّهُمَّ اذْخُرْ عَلَى رَوْقَيَةَ بَنْتَ مَهْتَمَّ يَهْتَمَّا (ترجمہ)؛ اسے ہمارے پروردگار برحم فرموار قیۃ کے اور پر جو تیرے بیٹی کی بیٹی ہے اور بعثت ہو اس پر جس نے بیٹی کے باسے میں ایزادی اور اسے پروردگار برحم نازل فرمادا رُزم کلثوم کے جو بیٹی ہے تیرے رسول کی اور بعثت ہو اس پر جس نے اس کے بارے میں نبی کو تکلیف دی۔ دراصل پہلے دُعا میں تذکرہ فاطمہ زہرا کا ہے اس کے بعد حسن جیں پھر علی بن حسین بھر محدث بن علی پھر حضرت جعفر، پھر موسیٰ کاظم اور اسی طرح امام آخر تک۔ پھر ان ذواتِ مقدسه کا تذکرہ ہے۔ اگر یہاں وہ لاکیاں مراد ہیں جو عثمان کے نکاح میں تھیں تو پہلے زینب کا

سل نکلوں کی بیراچھیری سے کام نہیں چلے گا۔ جب ہر فٹکیاں ہوئیں۔ کوئی رخصتی نہیں۔ قبیہ اور علیہ سے کوئی شادی خانہ آبادی نہیں ہوئی چھرائیے دھکر سلوں کا کیا فائدہ؟

کیں کام کرنا کیا اذیت ہے۔ ازدواج اپنا کام کرتی رہیں۔ صحابہؓ کی بیویاں کرتی رہیں۔ خود حجاب  
نہ کریں نے ہم کیا۔ کیا انہیاً اور صحابہؓ رسول نے اپنی بیویوں کو یہ اذیت دی ہے ملے اور  
خود بندیوں کی بیویاں۔ فیض عالم کی بیوی اور لڑکی گھر میں روٹی پختاں اور برتن کپڑے وغیرہ  
دھرتی میں کیا فیض عالم بھی ان کا اذیت دے سہے ہیں اور حجاب خدیجہؓ کی دفات کے  
بعد حجاب سیدہ فاطمہ خود گھر کے کام کرتی تھیں مثلاً کھانا پکانا اور جھاڑو وغیرہ دینا۔ عالیٰ سُر  
کا نکاح تو رسولؐ سے مریض میں ہٹا۔ اگر یہ کام اذیت ہے تو خود رسولؐ نے اپنی بیٹی کو اذیت  
دی۔ بولو اب رسول کے لیے بھی بھی فتویٰ ہے؟ اگر فاطمہ گھر میں کام کرے تو رسول پر کوئی  
اعتراض نہیں کرتا۔ جب وہ شادی شدہ ہو کر اپنے گھر میں اپنے کام کرے تو علیٰ پر  
اعتراض کیسا ہنسیز کرنی آئیت یا حدیث ایسی پیش کرو کہ عورت کا امور خانہ داری کرنا اسکو

اذیت دینا ہے۔ ذاتی مال عام ہے رزق طیب دشوار ہے۔ رسول کے گھر جب کچھ نہ ہوتا تو آپ کسی بیوی کے ہاں نہ جلتے بلکہ فاطمہ کے ہاں آیا کرتے تھے اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ رزق طیب سوائے خانہ زہرا کے کہیں نہ ملتا تھا۔

میں بھی کسی بڑی کیوں نے اس تدریجی ہیں پسی کہ اپنے مجرم ہو گئے۔ اس قدر جاگرہ ہیں دہنے کے ازواج رسول اور صحابہ کرم کی بیویوں نے اس تدریجی ہیں پسی کہ اپنے مجرم ہو گئے۔ اس قدر جاگرہ ہیں دہنے کے کپڑے سے سیاہ تدریجی ہیں اطہارے کے سینہ پر اپنا کے اٹاٹا کے اٹاٹا اگے جھزٹ خاطر نہ زمکھی کلی ہیں اور سارے سماں پر چکوں کو دو دہنے کا نکی کرو۔ اسی شیخی مصلحت کو پہنچے آتا ڈھاڑو ہو گئے درشیں ملیں گی۔ یا کسی نظر سے سماں پر چکوں کو دو دہنے کا بھی حامی ہیں ملنا ہے۔ ایسا لفڑ کے استے ریڑا اور افراد کے استے ریڑا ایسا نظر سے ملنا ہے جسے کا غیر بھی پستی تھی۔ اخوند کہاں سے آتا ہوا، تیرز آپ لک برہے دار خانوں باہر سے آتا نہادے یا انیں مشکرتوں میں خود بھر کر ملیں لا تیں یعنی! چریا لیا مٹھیرے سے پتھر اٹھاتے جائے تو پتھر کی بیدا کا ارشتہ دے جائے۔ یہاں تک کہ تیرز آپ لک برہے دار خانوں باہر سے ملے، ملاں نہہر راحمن کوڑ کے حاشیہ کارڈ فائم الخطون فرہ جملہ العینین ”از قلم جذب تبدیل علام مرتضیٰ عالم صدیقی طاٹھنڈیں!

کریں آخوندہ ہی کہیں گے کہ جی پوتی اور نواسی پر بھی لفظ بنت بولا جاتا ہے اسی یہ دل لفظ بنتکوں کے تحت ہیں۔ اس پر عالم اسلام کا تفاہ ہے تو جب داڑھ صاحب! یہ لوگ بنت لفظ سے پوتی اور نواسی مرا دیتے ہیں اور اللہ نے قرآن میں یا ہے قد عاۓ صلوٰت میں اگر محمد کی فاسیوں فاطمہ کی بیٹیوں کو بنت کا لفظ آگیا تو کون سا گناہ ہو گیا۔ اور کہاں سے یہ محمد کی حقیقی بیٹیاں بن گئیں۔

اسی طرح حیات القلوب کی عبارت ملاحظہ ہوگئے۔ جمیع از علماء فاضلہ و عامدہ دراعتقاد آئیت کر رقیہ و اُمّہ کلشم و خزان خدیجہ پودند از مشورہ بردیگرد بعضی لفظتے اند کہ دختران ہالہ خواہر خدیجہ پودند۔ اس عبارت سے کہاں ثابت ہوا کہ شیعہ کا عقیدہ ہے۔ رسول کی چار بیٹیاں تھیں، اب زہی اذیت کی بات۔ یہ بھی خوب کہی۔ پہلی عبارت آپ کی یہ ہے خباب امیر نے الفاء سے ہمدرد نہ کیا۔ اصل روایت یہ ہے:

”قربِ الاسناد میں بسند معتبر حضرت امام محمد باقرؑ سے روایت ہے کہ جناب رسول ﷺ نے یہ انظام فرمایا کہ خدمت باہر کی مثل نکلی اور پانی لانے کی جناب امیر کریں اور خدمت گھر کے اندر کی مثل چکی پیسے، کھانا پکانے اور جھارڈ دینے کی جناب فاعل کریں۔“

جبل العرين مجلسى جلد دوم

میں نے جلاد العین کو دیکھا ہے اصل فارسی اور اردو لسمتے میں یہ الفاظ بہتیں ہیں کہ الفاظ  
عہدہ نہ کیا۔ یہ دروغ گفٹی ہے۔ بولنا بھروسہ اور کہلانا صدقیق۔ یہ پرانی رسم ہے۔ خدا ان کو  
بہارت دے۔

دوسرا بند معتبر امیر سے روایت ہے کہ فاطمہ حضرت رسولؐ کی محبوب ترین مردم  
تھیں اور اس تدریشگیرے اٹھائے کے سیدنا مبارک سے آخرین دن طاہر ہوا۔ دوسری  
روایت یہ ہے کہ ایک روز نبی علیہ السلام حضرت سیدہ کے گھر گئے۔ وہ اونٹ کی کھال  
کا جامہ پہنے اپنے ہاتھ سے چکی پیسی رہی تھیں اور ساتھ ہی اپنے فرزند کو دو دھپلا  
رہی تھیں۔ یہ کام میعنی عالم صدیقی اور آپ نے اذیت میں شامل کیے ہیں اور کہتے ہو کہ علیؑ  
نے اذیت دی۔ سچ ہے عقل ہے تو ملائیں اور ملائیں ہے تو عقل نہیں۔ عمر قوں کا ہڑوں

بہذرا ویت بنائی گئی کہ فاطمہؓ تو علیؑ سے بھی ناراضی تھیں تو معاذ اللہ پھر عضب خدا علی پر بھی نیز جو یہ کہتے ہیں کہ علی خلافت کا حقدار تھا ان کو یہ کہیں کہ دیکھیو علی کا کرو دار کیسا تھا؟ رسول اس سے ناراضی اور علی سے تو بہتر رسول کے حق میں دوسرا سے رشتہ دار تھے اگرچہ کافر عقیفہ علی کی برائی ثابت کردی اور دوسرا رسول کا داما پیدا کر دیا یہ روایت اصل میں شفیع والوں کی ہے اور اہلسنت نے اپنی کتب میں نقل کی ہے وہاں سے شیعہ مuthorین نے لکھ دی اہلنا اعتراف نہیں ہو سکتا۔ اعتراض اہل سنت پر ہے کہ انہوں نے الیا کیوں کیا۔ یہ روایت مذر بھی ذیل کتب اہل سنت میں ہے۔ صحیح بخاری میں چار جگہ کتاب الحسن، کتاب فضائل الصحابة، باب فضائل اصحاب النبيؐ، ذکر اصحاب النبيؐ، کتاب النکاح، کتاب الطلاق میں ہے۔ صحیح مسلم میں تین جگہ کتاب فضائل صحابہ باب فضائل فاطمہؓ، کتاب النکاح، مسند احمد بن حنبل میں چار جگہ ابجر الدایع ص ۳۲۶ تین جگہ اور سی حجہ ص ۳۲۵۔ ابن باجہ میں کتاب النکاح میں ایک روایت کھڑیزا مسون بن خزرم ہے۔ اس نے جناب علی بن حسین کو سنایا اور آپ نے ابن شہاب کو اس نے مدد کو اس نے ولید کو اس نے ابراہیم کو۔ ابراہیم نے بیقووب کو بیقوب نے سید کو۔ سعید نے امام بخاری کو بتایا ہے۔ اصل راوی مسون بن خزرم ہے جس کی عمر چھ سال تھی جب رسول فوت ہئے (کتاب الجمیلین ص ۱۷) بعد دوم۔ ذکر مسون بن خزرم۔ علامہ ابن اثیر رحمۃ اللہ علیہ ابجرت کے دو سال بعد مکہ میں پیاسا ہوئے۔ ذی الجھشہ میں ان کے فالدار کو کہیا ہے کہ میں آئے سینی نفتح مکڑے کے بعد، رمضان شہ میں ملکفت ہوا۔ رینے الادل سالہ میں سمل کی وفات ہوئی۔ گیا دو سال اور دو میہینے مسون حیات رسول میں مذہب ہے۔ اور یہ واقعہ وفات رسول سے دو سال قبل کا ہے اور فتح مکہ کے بعد کا۔ کیونکہ پہلے تو ابو جہل کی بڑی کامدین آئی۔ اور علی کا ان کے گھر جانا محال ہے۔ فتح مکہ کے بعد عکمر بن ابو جہل میں جاگ گیا۔ وہاں سے یہ مذہب آئے اور پھر مسلمان ہوئے۔ گیا جب یہ واقعہ پیش آیا تو مسون چار سال کا تھا یہ تو سن تیز کو بھی نہیں پہنچا۔ صحابی کا القب بھی اس کو نہیں دیا جاتا۔ ڈاکٹر صاحب ظلم اور علی دشمن کی حد ہے۔ اس چار سال یا چھ سال کے پیچے کی روایت پر اتنا اعتبار کر بخاری بھی نقل کرے جاتا اور بڑھے صحابہ موجود تھے مگر اور کسی نے یہ واقعہ نہ شُنا۔ مسون نے سُن لیا تھا۔

ارادہ کیا تو جناب فاطمہؓ اپنی بیوی اُم کلثوم اور حسین کو لے کر اپنے والد کے گھر آگئیں اگے ہے رسول کا ناراضی ہزنا وغیرہ۔ جب رسولؐ خدا نے فاطمہؓؑ مخدود و مفجوم پایا۔ عذل کیا۔ باب بدال کر مسجد میں تشریف لائے اور نمازیں پڑھنا شروع کیں۔ مشغول رکوع و سجود تھے۔ بعد دور رکعت کے دعماں لگتے تھے۔ خداوندا فاطمہؓؑ عز و طلال کو زائل کر کیا۔ یونک جب آپ گھر سے باہر آئتے تھے تو سیدہ فاطمہؓؑ کو دیش بدلتی تھیں اور ٹھنڈے سالن بھر تھیں پھر گھر میں تشریف لے گئے۔ دیکھا فاطمہؓؑ کو نیند نہیں آتی اور بے قرار ہے۔ فرمایا۔ دختر گرامی! اٹھو! جناب فاطمہؓؑ میں۔ جناب رسولؐ خدا نے حضرت حسنؑ کو اور فاطمہؓؑ نے حسینؑ کو اٹھایا۔ اُم کلثوم کا ہاتھ پکڑ کر مسجد میں تشریف لائے یہاں تک کہ قریب جناب امیرؑ کے پہنچے اس وقت جناب امیرؑ میں آنام فرمائے تھے۔ اس وقت جناب رسولؐ خدا نے اپنا پاؤں جناب امیرؑ کے پاؤں پر رکھا اور فرمایا۔ اے ابو تراب! اٹھو! گھر والوں کو تمؑ نے اپنی بھگ سے جُد کیا ہے۔ جاؤ ابو بکرؓؑ عمرؓؑ اور عطیؓؑ کو بلا لاد۔ پس جناب امیرؑ کے اور ابو بکر و عمر کو بلا لائے۔ جب قریب رسولؐ خدا کے حاضر ہوئے۔ حضرت رسولؐ خدا نے ارشاد فرمایا اسے علیؑ! قم نہیں جانتے۔ فاطمہؓؑ میری پارہؑ تن ہے اور میں فاطمہؓؑ سے ہوں جس نے اسے آزار دیا جیسا کہ میری حیات میں آزار دیا۔ جناب امیرؑ نے عرض کیا ہاں؟ یا رسول اللہ۔ یہی روایت ناسخۃ التواریخ میں دوسری جلد ص ۱۷ پر ہے اور یہ بھجئے کہ علیؑ نے ایسے ہی اور ابوالاعاص نے ہماری دامادی کا حق ادا کر دیا گیا کہ رسولؐ نے مومن سے پتھر کا فر کوتبا یا۔ یہ روایت انجمن سقیفہ کی گھری ہوئی ہے۔ صرف ایسے کہ جناب سیدہ ابو بکرؓؑ و عمرؓؑ سے ناراضی گئیں ہیں۔ اور ان کی ناراضی غصیب خدا ہے۔

---

صل، شیعہ کا عقیدہ ہے کہ حضرت علیؑ عالم مالکان دمایجیون "یہی مگر یہاں رسولؐ خدا فزار ہے ایں تم تینی ہائیتے؟" ص ۱، اپنی معجزت کرتی کریتی روایت سے اس طرح جان بیش جھوٹائی جا سکتی ہے۔ جناب سیدہ کے شیعین سبھی ناراضی مجازی کی روایت اگئی ہے جو دیوبندی کی گھری بھائی سے ورنہ جن مفتیں سیتوں پر رسولؐ پوری زندگی نہ صرف راضی ہے بلکہ اب بھی ہزار کے ساتھی ہیں ان پر سیدہ فاطمہؓؑ کا حستی کا رسول ہی پیدا ہیں ہوتا۔ اگر فاطمہؓؑ ایسا کریں تو یہ رسولؐ کے عمل کے خلاف قرار یاۓ گا۔

مدینہ صحابی ہے لیکن علم صرف سور کو ہوا۔ کیا وجہ ہے اور یہ مُسْرِفَةٌ میں فوت ہوا۔ مسر نے روایت امام حسنؑ احسینؑ اور کسی صحابی سے بیان نہیں کی بلکہ زین العابدینؑ سے بیان کرتا ہے جب حضرت سجاد قید سے رہا ہو کہ مدینہ تشریف لائے یہ آیا اور کہا کوئی حضرت میرے لائق ہو تو فرمائیں۔ فرمایا کچھ نہیں، اس نے کہا۔ مجھے ایک حاجت ہے جو ذوالفقار آپ کے پاس ہے دُہ مجھے دے دیں آپ سے تو لوگ ہیڑا لے میں گے اور مجھے سے نہیں۔ کیونکہ حضرت علیؑ نے ابو جہل کی رٹکی کوشادی کا پیغمبر میں دیا جاتا فاطمہ زندہ تھیں میں نے رسولؐ خدا کو یہ کہتے سننا کہ فاطمہ مجھ سے ہے اور میں ڈرتا ہوں کہ فاطمہ کے دین میں فتنہ نہ ہو پھر رسول پاک نے اپنے داماد البر العاصی کی تعریف کی جو عبداًمش کی اولاد سے تھا اور یہ فرمایا کہ البر العاصی نے جو بات مجھ سے کی تھی کی اور جو وعدہ کیا دُہ پورا کیا اور میں ایسا نہیں ہوں کہ حلال کو حرام اور حرام کو حلال کر دوں اور قسم سے خدا کی کرسی کی بیٹی اور خدا کے دشمن کی بیٹی ایک جو جمع نہ ہوں گی۔ یہ ہے صحیح بخاری کی روایت۔

مسر کا انتقال ۶۲ھ میں ہوا۔ چھ سال سال کی عمر میں حدیث سُنی مگر ساری زندگی بیان نہ کی اور ساری زندگی اس پر غور نہ کیا۔ آخری عمر میں بیکا یک یادآگنی اور مسٹر مسروط حباب عبد الرحمن بن عوف کے حقیقی بھانجے تھے جنہوں نے حضرت علیؑ کو نظر انداز کر کے عثمان کو خلیفہ بنایا اور مجلس شورایی کا احلاس اسی مسر کے گھر ہوا۔ اس نے رٹی ہنگ دڑو کی کہ علی خلیفہ نہ ہوں اور تعجب کی بات کہ سوگوارے تلوار ہنگ رہا ہے اور برائی اس کے دادا کی بیان کر رہا ہے۔ اگر وہ حسین کے ساتھ نہ تھا تو ابن حسین کو باپ کا پرسا ہی دیتا۔ کیا شرافت بھی ہے کہ پُرسالیہ ہی دیا جائے۔ دُوسرا بات یہ کہ ابو جہل کی رٹکی کا نام کسی کتاب میں نہیں۔ پہلی بات تو یہ کہ فیض عالم کا باپ بھی ثابت نہیں کر سکتا کہ یہ ابو جہل کی رٹکی تھی۔ دُوسرا بات اُدی بیوی کی موجودگی میں دُوسرا عورت کی طرف تب جاتا ہے۔ بیوی پرشکل ہو، زبان دراز ہو بدھیں ہو یا اولاد نہ ہوتی ہو۔ بتائیں ان چاروں میں سے کون عیب تھا فاطمہ میں جو علیؑ ابو جہل کی رٹکی کی طرف مائل ہوئے۔ دُوسرا بات رسول کا فرمانا پغیرہ کی بیٹی اور خدا کے دشمن کی بیٹی ایک گھر میں جمع نہ ہوں گی۔ رسول اس سلسلے نامہ میں کہ ابو جہل اس کا اور خدا کا

دشمن تھا تو بتایئے خود رسول نے البر عاصی کی بیٹی سے کیوں نکاح کیا اور البر عاصی کا فرخ تھا یہ فتح مکہ میں مسلمان ہوا۔ نکاح اس سے پہلے ہوا۔ دُوسرا بات کافر خدا کا دشمن ہے رسول اپنی بیٹی زینب البر العاصی کافر اور رقیہ دُامم کلثوم البر اہلب کے بیٹوں کو سکتا ہے تو کافر کی بیٹی لے کیوں نہیں سکتا۔

ایک اور بات رسول یوں نہیں ہوا کہ وہ بُرداشت نہ کر سکا کہ فاطمہ پر سوکن آئے۔ قرآن میں تو اس نے خدا سے لکھوا دیا ایک مسلمان ایک وقت میں چار بیویاں رکھ سکتا ہے۔ رحمۃ للعالیین کا بھی کردار صحابہ مؤمنین اور امیت کی بیٹیوں پر کہ قیامت تک سوکنیں پڑتی رہیں اور حبیب اس کی بیٹی کا معاملہ آئے تو ناراضی ہو جائے۔ لعنت اس ملائی پر اور رادی پر جس نے علی اور رسول کی عزت کو بھی پارہ پارہ کر دیا۔ دُوسرا سے یہ کہ ابو بکر اور عمر نے علی کا کب رشتہ کرایا وہ تو خود خدا ہمیشہ مند تھے فاطمہ کے رشتہ ہم کو سکتے اور باری باری مانگا اور حضورؐ نے صاف انکار کر دیا اور فرمایا کہ فاطمہ کا اختیار مجبد کو نہیں خدا کو ہے۔ لہذا حضورؐ نے اعلان فرمایا کہ آج کی رات تاراجس کے گھر اتے فاطمہ کا رشتہ اس کا ہے لہذا رات کو تارا اتنا علی کے گھر۔ رسول نے فاطمہ کا عقدہ علی سے کر دیا۔ تارے کو عربی میں نجم کہتے ہیں۔ قرآن میں سورۃ النجم بھی تارا سے (تاریخ طبری) ملید دوم۔ تفسیر رازی۔ تفسیر دمندور وغیرہ زیر آیہ (النجم)۔ جب رسول نے ان کو رشتہ دیا نہیں وہ سفارش کرنے والے کون تھے۔ نیزِ اضافت کی کہیے علی کسی مومنہ عورت سے نکاح کر سکتا ہے۔ فاطمہ کی موجودگی میں کیونکہ جب قرآن فرماتا ہے۔ چار بیویاں ایک وقت میں رکھ سکتا ہے تو علی بھی رکھ سکتا ہے۔ یہ امر حلال اور جائز ہے۔ اب رسول متداں کی کسی آیت پر کسی کو عمل نہ کرنے دے کہ وہ ایک بیوی کی موجودگی میں دوسری شادی کرے اور رسول روکے تو کیا یہ رسول کی قرآن سے مخالفت نہ ہوگی۔ بلکہ عقل ہے تو مستقی نہیں اور مستقی ہے تو عقل نہیں۔

یہ چند باتیں آپ کے پفتک کے جواب میں لکھ رہا ہوں۔ میں اگرچہ نوجوان ہوں عالم دین مقرر اور مستحق ہوں جنطیں ہوں۔ مجلس سی کی نذر جو کوئی دینا ہے لے لینا ہوں

اور لوگ مانگے دیتے اس کوہیں جو نہ مانگے میں گیا۔ نہ مانگے۔ لہذا میں نے گزاردفات  
کیلئے مطب بیار کھاہے جس میں صروف رہتا ہوں اور خود اخفروڑا وقت نکال یہ چند  
باتیں لمحی ہیں ایسیلئے کہ آپ یہ نہ کہیں کہ جواب نہیں دیا۔ لوگوں نے علی کو براثابت کرنے  
کے لیے کیا کیا نہ کیا۔ ثراپ کا لازم عائد کیا۔ اُبھیل کی لڑکی کا بقصہ بنایا جس کو قرآن اور  
عقل دونوں نہیں مانتے۔ "حقیقت مذہب شیعہ" کا جواب نہ لکھنا ہتر ہے۔ ان مسائل کے  
لکھنے لاکھوں جواب کھے لہذا اس سے اُس خبیث کی شہرت کے سوا کچھ نہ ہوگا۔ آپ  
اس محبوث کے پلندے پر دھیان نہ دیں۔ میری تحریر اگر آپ کو پسند آئے تو پنٹ کی  
صورت میں چھپوں یں۔ اگر الیسا ہو تو کچھ کا پیاں مجھے بھی دیں۔

داتِ اسلام

### طہور الحسن بھر ملیوی

آپ کا طویل مکتوب بغور پڑھا۔ آپ کے اکثر علی جواہر ریز دل کا جواب جواب  
النصاری صاحب اور جواب اعلیل صاحب کے خطوط میں آچکا ہے جو لفظ ہذا ہیں اللہ  
بہ باقر کا جواب ضروری ہے:

(۱) آپ کا ارشاد ہے کہ حکیم فیض عالم صدیقی ایک جاہل آدمی ہے۔ آپ نے صرف  
اکی قدر لکھ کر اپنے مذہب کے تقاضوں کو پورا نہیں کیا۔ اگر فیض عالم کے اسلاف  
آپ کے اسلاف کی زبانوں سے ذریته النبیا۔ الخشتا۔ المسنک اور ولد الزنانہ  
تو آپ کو صرف میری جہالت کا رونا نہیں رونا چاہیے تھا ذرا ماتھ آگے بڑھانا چاہیے  
تھا۔

(۲) دوسری بات آپ نے بڑی پتے کی قلبند فرمائی ہے۔ قرآن مجید کا ارشاد ہے کہ  
« کلا ان نتکھوا از واجه من بعدہ ابدًا۔ اور نہیں تم نکاح کر سکتے اس کی  
(ہمیہ علیہ اسلام) بیویوں سے بعداً میں کے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے۔ کا زواجه امّنهٗ هم  
اور اس کی بیویاں بھاری مائیں ہیں اور مسلمان کہتے ہیں ان کو اُمّۃ المؤمنین۔ رسول  
جس اتنی عورت سے نکاح کرے وہ امت پر مندرجہ بالا حکم سے حرام ہوگی جب  
اُتنی عورتیں نکاح رسول میں آکر اُمت کے لیے حرام ہیں تو رسول کی بیٹی اُمت  
کے لیے کیسے حلال ہوگی۔

خاب کے اس ارشاد میں وہ وہ نکات مصفر میں جن کی تشریع شاید کوئی قیامت نہ کر سکے۔ البتہ اس میں چند اجھیں آڑے آتی ہیں۔

(۱) اُمّتی عورت رسول کے نکاح میں جا کر اُمّۃ المؤمنین بن جاتی ہے۔

(۲) اُمّۃ المؤمنین کی کسی بیٹی سے اُمّتی کا نکاح کیسے ہو سکتا ہے۔

(۳) حضرت علیؓ نے اپنی بیٹیاں کسیں کو دیں؟

(۴) حضرت علیؓ کی تمام اولاد کو سید کیوں نہیں کہا جاتا؟

میں صرف دو نکات کی طرف آپ کی لزوج مبذول کرنا پاہتا ہوں۔ اولاً یہ کہ اُمّتی عورت اگر کسی پنیر کے نکاح میں آ کر اُمت کی ماں بن جاتی ہے تو تم اور مہارے لگے بندے سے اس وجہ سے امت مُحَمَّدیہ سے خارج ہیں کیونکہ ان کی زبانیں قبیلی کی طرح دن رات امہاتِ اُمّۃ المؤمنین کی ذات قدسیہ کی دشمن دہی میں گزرتی ہیں۔ لہت ہے ایسی اُمت پر جو اپنے رسول کی ازواج اور اپنی ماڈل کی گستاخ ہو۔

ثانیاً اس کا مطلب یہ ہوا کہ سیدہ فاطمہ کا نکاح کسی اُمّتی سے نہیں ہو سکتا تھا۔

غرض زبان بھلی تو بگڑی تھی خبر یعنی دہن بگڑا۔

آپ کو یہ لختے وقت نہ کے غصب سے خوف نہیں آیا کہ آپ نے یہ جنیش قلم سیدنا علیؓ کو اُمت سے خارج کر دیا۔ دُنیا میں کسی مدہبی آدمی کی دوہی صورتیں ہوتی ہیں یادہ خود نہی ہوتا ہے یا کسی بی کی اُمت سے ہوتا ہے اور یہ حقیقت ظہر من افسوس ہے کہ سیدنا علیؓ نہیں تھے اور اُمت سے آپ نے انہیں خارج کر دیا۔ اب ذرا وضاحت فرمائیے کہ آپ انہیں جس تیری پوزیشن میں لانا چاہتے ہیں وہ کون ہی ہے؟ لا خل  
و لا ترثۃ الا بالله

ہاں آپ کے بھائی یہ کہتے بھی گئے ہیں کہ آئمہ رب اللوح والقلم رب عرش

و کُرسی ہیں وہ لوگوں کے لازق ہیں اور یہ بھی سُن رہے ہیں کہ

جیریل کہ آمد زیر حنات بے چوں

شد پیش محمد و مقصود علیؓ بُود

جیریل اللہ تعالیٰ کی طرف سے علی کی طرف آ رہا تھا کہ مُحَمَّد کے پاس چلا گیا۔ اگر صورت اس قسم کی ہے تو حباب علیؓ نے حضور علیہ السلام کے بعد اصحابِ ثالثہ سے وظائف کیوں بیٹھے۔ ان کی بیت کیوں کی۔ ان کے پیچے نازیں کیوں پڑھیں۔ مسلمانوں کے چہار میں گرفتار عورتیں اپنے گھر میں کیوں ڈالیں دیغیرہ دیغیرہ۔

آپ کی یہ تلا بازی بھی خوب رہی کہ ”ایک لاکھ چھ بیس ہزار انبیاء میں سے کسی نے اپنی بیٹی اُمّتی کو نہیں دی اور کسی بھی رسول اور مولیٰ نے اپنی بیٹی کا فر کر نہیں دی؟“ انبیاء نے اپنی بیٹیاں جن اشخاص کو دیا کیا وہ ان کی اُمت سے خارج تھے؟ اگر انبیاء کے داماد اُمّتی نہیں تھے تو پھر بھی ہو سکتے ہیں۔ بتائیں سیدنا لوط علیہ السلام نے پنی بیٹیاں کن انبیاء کے نکاح میں دیں جس حضرت یعقوب علیہ السلام کی بیٹی زینبؓ کا نکاح کس نے سے ہوا؟

آپ کا یہ ارشاد کہ کسی مومن نے اپنی بیٹی کسی کا فر کر نہیں دی اور بھی پُر لطف ہے۔ ظاہر ہے اگر کوئی شخص کسی کا فر کو اپنی بیٹی دیتا ہے تو بقول آپ کے وہ مومن نہیں ہو سکتا۔ اگر مومن ہوتا تو کافر کو اپنی بیٹی قطعاً نہ دیتا۔ فرمائیے ابوطالب نے اپنی بیٹی اُمّۃ المؤمنون دشمن رسول ہمیرہ بن البردہ بہ مخدومی کے نکاح میں کیوں دی۔ (ملاظہ بر طبقات ابن سعد جلد ۳ ص ۱۵، تاریخ طبری جلد ۱۳ ص ۸۲، الاصابة جلد ۲ ص ۲۵، کتاب المحرر ص ۵، عین الراث ابن سید الناس جلد ۲ ص ۳۹۔ مشکوٰۃ ترجمہ ارد و ص ۱۷ مطبوب علامہ) اگر ابوطالب مومن ہوتا تو اپنی بیٹی کبھی کافر کو نہ دیتا۔ آپ کے اس ارشاد کی روشنی میں تو ایمان ابوطالب کا دعویٰ بھی پہنچا منثوراً ہوتا جا رہا ہے۔

جناب کی معلومات میں اضافہ کے لیے یہ بھی بیان کر دوں کہ ابوطالب کے چار بیٹوں میں سے بڑا بھالت کفر بدیں قتل ہوا یا کہیں بعد میں واصل جہنم ہوا۔ سیدنا عقیل مشہداۃ عثمانؓ کے بعد اپنے جانی سے دل برداشتہ ہو کر امیر معاویہؓ کے پاس شام میں چلے گئے۔ سیدنا جعفر جو حدیث کے مہاجر تھے اور فتح خیبر کے موقع پر واپس آئے۔ غزوہ بوریہ میں شہید ہوئے۔ ان کے بیٹے عبد اللہ کی ایلیہ سیدہ زینبؓ تسبیح علیؓ نہیں جو سیدنا حسینؓ کے سفر کو

میں اپنے خادم عبداللہ کے منع کرنے پر نہ رکیں تو سیدنا عبداللہ تھے انہیں طلاق دے کر اپنارہ کا علی الزہبی ان سے چھین لیا تھا۔ اور وہ واقعہ کربلا کے بعد شام پہنچیں تو وہیں مقیم ہو گئیں۔ ان کا مزار آج بھی دشتی میں موجود ہے۔ ان کی سوتیلی بیٹی اُم محمد ایمیر زیدؑ کے نکاح میں بھی گویا سوتیلی والدہ نے زندگی کے باقی دن اپنی سوتیلی بیٹی کے پاس گزار دیئے اگر سیدہ فاطمہ کا نکاح کسی اُتھی سے نہیں ہو سکتا تھا تو ان کی بیٹیوں کے نکاح کسی سے ہوئے؟ کیا وہ کسی اُتھی کے نکاح میں جاسکتی تھیں؟ سیدہ زینب بنت فاطمہ کا ذکر ہو چکا ہے۔ اب رہا معاملہ دوسرا بیٹی اُم کلثوم کا تو میں بعد المساس عرض کروں گا کہ یہ فاطمہ کی اس بیٹی کا نکاح دوسرا خلیفہ برحت مراد رسول سیدنا فاروق عظمؓ سے ہوا تھا۔ آپ کے مشہور مذکور عکس قلبی خال سپہر نے اپنی تالیف طراز المذهب المظفری (جس کا دوسرا نام ناسخ التواریخ ہے) جلد اصفہن ۶۰ طبع تہران ۱۳۲۸ھ میں بڑی دور کی گھاٹیاں عبور کی ہیں مگر آخر سے بھی اقرار کرنا پڑا۔ اگر شوق ہر نو اپنی منہتی الامال فی جلد اصفہن ۱۴۶، مناقب آل ابی طالب جلد ۳ صفحہ ۳۰۷، انوار الفہیۃ طبع قدیم جلد اصفہن ۱۲۵، فروع کافی جلد ۶ صفحہ ۳۶۲ ملاحظہ فرمائیں۔ ان کتب کے علاوہ بیسیوں کتب کے مختلف ابواب میں اس نکاح کا ذکر موجود ہے۔ مگر ستم دھایا ہے آپ کی الگانی نے کتاب النکاح باب تزوج ام کلثوم میں زرارہ امام جعفر سے روایت کرتا ہے ذلك هزوج عصبتنا کا یہ وہ شرمنگاہ ہے جو ہم سے چھین لی گئی۔ العیاذ باللہ۔ اس لغو کلمہ کی زدیں عرض نہ تھیں اس ملعون روایی نے علیؑ کو بخشنا جعفرؑ کو۔ اُم کلثوم کو بخشنا دیگر بیوہا شم کو گریا سب کے منہ پر مٹی ڈال گیا۔ یہی یہودیت کا اصل مشن ہے۔ چلے ام کلثوم بنت علیؑ تو عمرؑ نے چھین لی اور غالب علیؑ کل غالب خاموش بیٹھے دیکھتے رہ گئے مگر سیدنا علیؑ کی دیکھ بیٹیاں کس اُتھی کے گھر گئیں۔ اگر حواب یہ ہو کہ چونکہ رہ سیدہ فاطمہؓ کے بعلن سے نہ تھیں لہذا ان کا نکاح اُتھیوں سے کر دیا گیا۔ مگر اس مقام پر درمیان میں ایک اور تیغ پڑ گیا یعنی سیدنا علیؑ کی اپنی ذات میں قلعنا کوئی فشیت نہ ہتی آپ جو کچھ بھی تھے

### سیدہ فاطمہ کی وجہ سے تھے۔

اب آئیے میں آپ کو بتاؤں کہ سیدنا علی کی بیٹیاں کن کن اُتھیوں کے نکاح میں رہیں:

(ا) رمل بنت علیؑ — امیر مومن بن حکم کے نکاح میں تھیں (بہرہ الانساب صفحہ ۸۰)  
مقام بیوہ امیرہ بیوہا شم دیوبادیہ کے تعلقات ۱۰۳)

(ب) خدیجہ بنت علیؑ — اُموی خلیفہ عبداللہ بن مرحومان کے نکاح میں تھی (المدیہ  
تاریخ الامامت ۳:۰۰، بیوہا شم دیوبادیہ کے تعلقات ۹:۴۹)

(۱۰۳)

(ج) سیدہ زینب بنت علیؑ — عبد الرحمن بن عبد اللہ بن عاصم عبد الشمس کے نکاح میں  
تھی۔ بہرہ الانساب ۸۰ بیوہا شم دیوبادیہ کے تعلقات ۱۰۳)  
اسی طرح سیدنا حسنؑ اور سیدنا حسینؑ کی معتقد بنا سادات بیوہ امیرہ کے نکاح میں تھیں  
کتب علم الانساب کا مطالعہ فرمائیں تو آپ کے چودہ طبق رکشن ہو جائیں۔  
ادھر یہ حال ہے کہ خاپ علیؑ کی صاحبزادیاں بیوہ امیرہ کے گھروں میں جا کر اموی سفلیا  
رہی ہیں اور ادھر جناب علیؑ کی فرمانی اور پاکیزہ ذریت لونڈیوں کے بطریں سے اُمہہ پیدا کر  
رہی ہے۔ یا الجعب۔

(الف) سیدنا علیؑ (زین العابدینؑ) کی ماں لونڈی تھی جیسا کہ مشہور شیعہ مؤرخ اور نسب البالغی  
اصفہانی تھے لکھا ہے۔ وعلی ابن الحسین الذهی امہہ ام دلد (مقاتل الطالبین صفحہ ۱۹) سطر  
۸، س) کہ علی بن حسین کی والدہ ام ولد تھی۔

اسی طرح مشہور شیعہ نسب مؤلف "عمدة الطالب" طریق کے حوالے سے لکھتا ہے "ان  
کی ماں کاظم غزالہ یا سلاد فتحا وہی زید الناقص رامی کی پھر پھی تھی اور یہ بھی بیان کیا گیا ہے  
زین العابدین کی ماں اس (شہر باñی) کے سوڑے کوئی دوسرا تھی۔ اللہ تعالیٰ نے ایک مجھی کے  
خاندان و ادارے سے حضور اکرمؐ کے خاندان کو محفوظ رکھا"

(ترجمہ عمدة الطالب صفحہ ۱۸۰ - ۱۸۱)

اس کی تصدیق ابن قتیبہ نے "العارف" صفحہ ۹۳ پر بھی کہے  
 (ب) آپ کے امام سفتم حباب موسیٰ بن جعفر (موسیٰ کاظم) کی ماں کا نام حمیدہ تھا جو لندنی  
 تھی۔ (جلاد العین اردو جلد ۲ صفحہ ۳۷)  
 (ج) آپ کے آٹھویں امام موسیٰ رضا کی ماں بھی لندنی تھی جس کے کئی نام تھے۔ سکن  
 سعادام الشیعین۔ خیرزان۔ صقراء اور شقراء۔

(جلاد العین حصہ دوم اردو صفحہ ۳۶۸)  
 (الیسا معلوم ہوتا ہے یہ عورت جن لوگوں کے ہاتھوں فردخت ہوتی ہوئی امام سفتم کے  
 پاس پہنچی اور وہ لگ اسے جن ناموں سے پکارتے رہے وہ سب نام تاریخ میں محفوظ  
 رہے ہیں)۔  
 (د) آپ کے امام نهم ابی جعفر محمد بن علی الجبار المعروف محمد تقیٰ ۱۹۵ ہجری میں پیدا ہوئے  
 ماں کا نام سیکیہ تھا جو ام ولد تھی۔ (جلاد العین اردو صفحہ ۳۸۹)  
 (ه) آپ کے گیارہویں امام جو حسن عسکری کے نام سے مشہور ہیں ان کی والدہ بھی لندنی  
 تھی جس کا نام برداشت مختلف سو سن یا سلیل تھا۔

(جلاد العین اردو جلد دوم صفحہ ۳۰۵)  
 (د) آپ کے بارھویں امام جو لقب اپ کے ۲۵۰ ہجری میں پیدا ہو کر حباب علی کا مت  
 کردہ قرآن بغل میں دبائے سامنے میں ۳۱۳ مونتوں کے انتظار میں بیٹھے ہیں۔ ان کی  
 ماں بھی لندنی تھی۔ (جلاد العین اردو جلد ۲ صفحہ ۲۱۲، ۳۱۳)

آپ نے حضرت مسروُن مخرمہ کو کم سن ظاہر کرنے کے لیے بڑی اپڑی جعلی کا زور لگایا  
 ہے لیکن آپ یہ بھول گئے کہ حضرت حسنؑ اور حضرت حسینؑ تو مسروُن مخرمہ سے بھی چھوٹے  
 نہیں۔ ان کی تمام روایات سے آپ کو ہاتھ دھونے پڑیں گے۔  
 طلباقر مجلسی شیعہ مجتہد لکھتے ہیں:  
 "کلمتی۔ شیخ طرسی اور ابن بالوبیر وغیرہ نے حسن۔ سیمیح اور محبتر سندوں کے ساتھ حضرت

صادقؑ سے روایت کی ہے اور امام حسن عسکری کی تفسیر میں بعض روایت مذکور ہے کہ بروز  
 فتح خیر آنحضرت نے فرزیا میں نہیں سمجھنا کہ ان دونوں نعمتوں میں سے کس پر خوش اور  
 مسرور ہوں۔ خیر کی فتح پر یا جعفر کی (عیش سے) واپسی پر۔

(جیات الحکوم جلد ۲ صفحہ ۴۶۹)

چونکہ حضرت اسماء بن سعد عیینؑ اپنے شوہر جعفر طیار کے ساتھ ابھرت کے ساتھی بس بینہ  
 آئیں اور انہوں نے ہی حضرت حسنؑ کی پیدائش پر دایکے فرائض انجام دیئے اسیلے لازمی  
 طور پر ماننا پڑے گا کہ سیدنا حسنؑ کی پیدائش صفات ہجری یا اس کے بعد ہوئی۔ چونکہ سیدنا  
 حسینؑ سیدنا حسنؑ کے بعد پیدا ہوئے اسیلے ظاہر ہے ان کا سن پیدائش ۹ نہ ہجری یا اسکے  
 بھی بعد کا ہو گا۔ اگر اس قدر کم سنی میں حضرت حسن اور حضرت حسینؑ کی بیان کردہ روایات  
 آپ لوگ تسلیم کریں گے یہ تو مسروُن بن مخرمہ کی روایات کو آپ کیوں تسلیم نہیں کرتے جو اس وقت  
 حضرت حسینؑ سے عمر میں پڑے تھے۔ اگر لفظ "صحابی" کا طلاق مسروُن بن مخرمہ پر نہیں ہوتا  
 تو حضرت حسینؑ کو تو کسی طور بھی صحابی قرار نہیں دیا جا سکتا۔ اس طرح آپ کا یہ اعتراض بھی باطل  
 ہو جاتا ہے کہ مسروُن نے سیدنا حسنؑ یا حسینؑ سے روایت کیوں نہیں کیا۔ حضرت حسینؑ تو مسروُن سے  
 بھی چھوٹے تھے مسروُن ان سے روایت کیوں کرتے؟

آپ کا یہ کہنا کہ جب فراہم چار شادیوں کی اجازت دیتا ہے تو رسولؐ حضرت علیؑ کو دوسری  
 شادی سے کیوں منع کرتے جبکہ یہ سوال تو آپ اپنے طلباقر مجلسی سے پوچھتے جس نے لکھا  
 ہے کہ حق تعالیٰ نے جناب امیر پر جیات فاطمہؓ میں اور عورتیں حرام کی تھیں:

(جلاد العین جلد اسٹھ ۱۸)

اب رہ گیا آپ کا یہ ارشاد کہ مختار الہبیل کب پیدا ہوئی۔ اس کا نام کیا تھا۔ بعد میں اس کا  
 نکاح کس سے ہوا۔ یہ ایسے ہی سوال ہیں جیسے آپ سیدہ فاطمہؑ کے نکاح کی صحیح تاریخ سے  
 واقع نہیں جیسے آپ حضرت علیؑ کی والدہ کی صحیح تاریخ پیدائش سے آگاہ نہیں۔ بلکہ میں کہتا  
 ہوں آپ حضرت حسینؑ کی پیدائش کی صحیح تاریخوں سے واقع نہیں۔ آپ لوگوں کو تو کہ بلا کے  
 اس واقعہ کی صحیح تاریخ تو درکار صحیح سال تک باد نہیں جس پر آپ نے اتنا کھڑک چار کھا ہے

تو ابو جہل کی رٹکی کے ان کو اُن کی کے ضرورت تھی۔ آپ مندرجہ بالا سوالوں کے صیغہ اور فیصلہ کو جواب دے دیجئے اور ابو جہل کی رٹکی کا نام مجھ سے سُن بیجئے۔ ابو جہل کی اس رٹکی کا نام جو بیریہ تھا جس سے سیدنا علیؑ نے نکاح کا ارادہ کیا تھا۔

آپ کا ارشاد کہ آدمی دوسری شادی تیپ کرتا ہے جب پہلی بیوی بدلکل ہو۔

جباب نہ برا لحن صاحب! معلوم ہوتا ہے کہ آپ اپنے دوسرے سبائی ملاؤں کی طرح قرآنی تعلیم سے بالکل بے ہو ہیں۔ آپ نے یا ایہا النبی قل لاذد احیث و بینثک و شاء المؤمنین کی جس طرح معزی تحریف کی ہے وہ صریحاً کفر کی زدیں آتی ہے۔ اگر بینثک سے طلب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بیانیں نہ تھیں تو اس سے اگلے لفظ نسا المؤمنین میں شامل تھیں مگر قرآن نے انہیں بینثک کے الفاظ سے بیان کر کے اس بات کی وضاحت فرمادی ہے کہ وہ حضور اکرمؐ کی بیانات طاہرات تھیں اور اگر آپ یہ کہیں کہ وہ حضور اکرمؐ کی ربانی تھیں تو زراعقل سے ہم بھیجئے قرآن نے ربانی کا جہاں بھی ذکر فرمایا ہے لفظ ربانی سے فرمایا مگر یہاں قرآن نے صاف لفظ بینث فرمائکر فیصلہ فرمایا ہے کہ حضور اکرمؐ کی ربانی سے کوئی نہ تھی۔ ازواج، بیانات اور سارے المؤمنین کے الفاظ موجود ہیں مگر ربانی کا لفظ موجود نہیں۔ اگر حضور اکرمؐ کی ایک ربانی بھی ہوتی تو اس کا ذکر ضرور ہوتا۔ والسلام علی من اتعالہی۔ یا رزمندہ صحت باقی۔

## فیض عالم صدیقی

جباب والا! حضرت رسول اکرمؐ کی چار بیانات طاہرات تھیں۔ سیدہ زینب کے شیر دل بیٹھے نے جنگ یرمونک میں مہابت حاصل کی۔ ان سے کوئی نسل نہ چلی۔ سیدہ رقیۃ الزہرا کے بیٹے۔ سیدہ ناعیہ راشد نے ہے، سال کی عمر میں وفات پائی۔ ان کی اولاد آج تک حصہ میں جاتی قبیلہ کے نام سے مشہور ہے (ہٹری اف ایچوپیا۔ تالیف ہے۔ نی بر ملکم)۔ سیدہ ناعیہ اللہؐ کی اولاد میں سے امام کا شفت ایک مبلغ کی حیثیت سے سلطان محمد غزنوی کے شکر میں شامل تھے جو سلطان کی واپسی پر مظفر آباد کے علاقہ میں رہ گئے۔ ہجع بالائی سڑزارہ مظفر آباد اور مقطوبہ ضم کشیر کے منبع بازار ملا میں یہ لوگ لاکھوں کی تعداد میں موجود ہیں۔ جناب فاطمہؓ نے کی اولاد کو جوں و یہود کے اسلام کرنے تحریب کاروں نے ایک آڑ کے طور پر استقال کر کے ہزار ہا دستائیں اور ان کو دینے سے گانہ کر کے چینگ نوشون اور چرس بازوں کا ایک شکر تیار کر کے انتہی سلمہ کو ان کی پیما کی طرف رختہ دلائی مگر سیدہ رقیۃ الزہرا کی اولاد کے ایک ہاتھ میں قلم تھی۔ دوسرے میں تکوار اور زبان پر نفرہ نہجیر۔ انہیں نہ تو کسی پوچھا کرنے والے کی ضرورت تھی اور نہیں اہل نے

صل: نوی سادات کے تفصیلی حالات کے بیان علامہ نیشن عالم صدیقی کی تحقیقی کتاب "سادات بنی رقیۃ" کا مطالعہ فرمائیں:  
(ناشر)

## مکتوب مفتوح کے جواب میں مرتضیٰ حسین الحنفی مبلغ شیعہ کا مکتوب

سلام علیکم مراجع تشریف رسالہ "البتوول فی وحدت بنت رسول" امید ہے کہ کچھ مکمل ہو جائے گا لہذا اس کی طباعت میں جس قدر وقت صرف ہو گا وہ پریس کا کام ہے قبل ازیں آپ کو پیش کردہ ایک دعا برتوں کا جواب پذیری خط ارسال کر چکا ہوں۔ اسی مارج النبڑہ سلامہ عبدالحق محدث دہلوی سے ایک عبارت نقل کر کے روشن کر رہا ہوں۔ اس سے دخراوجہل سے رشتہ کی حقیقت واضح ہو جائے گی کہ یہ مرنی علی مرتضیٰ علیہ السلام پر بہتان باذھا گیا تھا۔ کتاب اہل مت کتبہ ایک ملین پایہ محدث کی ہے ان کی اصل عبارت پشت پر ملاحظہ ہو۔

(مرزا یوسف حسین عقی عنبر)

### پشت کی عبارت

دخراوجہل کے بیمار جیسے بود بر مدنیہ رسید شہرت شد کہ علی خواستگاری میکند پھر ای خبر پہنچیہ علیہ السلام رسید ناخوش آمد۔ پس آنحضرت پر منیر آمد و خطبہ خواند..... و گفت اگر می خواہد دخراوجہل را فاطمہ را طلاق دے۔ و جمع تکند دخراوجہل دوست خود را دخرا دشمن خود را دریکیں جا۔ پس امیر المؤمنین علی ایں راشنیہ داعیہ از مردو و گفت یا رسول اللہ ن خواستدم اور اذن گفتہم دریں باب حرمسه مردم ایں می لشتند۔ حضرت فرمودیا علی من ترا دوست میدام فاطمہ جل جلالہ کو شہ من است ترسیم مبادا در محبت من بتز عمل راه باید۔ (مارج النبڑہ جلد ۲ صفحہ ۲۵۸)

اس سے اندازہ ہو سکتا ہے کہ یہ خیر علی مرتضیٰ کے دشمن نے ان کے خلاف اڑائی تاک حضورؐ کی اور ان کی محبت میں فرق آجائے۔ اب رہایہ کہ وہ دشمن کون تھے؟ انہیں رسول کی دفاتر کے بعد سب نے دیکھ لیا اور ہبھان لیا۔

ٹا: اس سے پہلے آپ کا کوئی مکتوب نہیں تھا۔

## مرزا یوسف حسین شیعہ مبلغ کے خط کا جواب

بنچانے: حضرت علامہ فتح عالم صدیقی

سَمِّعَ اللَّهُ أَحْمَدٌ

از رہنماء

مکتبی مرزا یوسف حسین صاحب مبلغ اسلام میانوالی

اسلام علیکم۔ آپ کا ۱۹۵۱ء کا تحریر کردہ گرامی نامہ ہے ۱۹۴۷ء کا کام۔ پڑھ کر انہیں یاد ہوئی۔ یہ بصدق ماروں گھٹنا پھوٹے آنکھ۔ سوال گنہم جواب چنے ہوں۔ مسئلہ بنات الرسول کا تھا۔ اور آپ بیہاں نبی کے دشمنوں کا ذکرے کر بیٹھ گئے۔ آپ جیسا صاحب علم و فضل کی پھیتی پر تقدیم ختم کر دے عجیب مفہوم خیز بات ہے۔ مرزا صاحب! جن لوگوں کو آپ نے "دشمن" کے خطاب سے نواز کر گویا بہت بلا اکٹاف فرمایا ہے دو لوگ سیدنا علی مرتضیٰ کے محن، ہمدرد، امریقی، غلگسار اور تنگی و ناداری کے ایام کے کیمیت ہے۔ شیعہ مذهب کی کتب کے بیسیوں اس قسم کی لقریبات پیش کر سکتا ہوں کہ سیدنا علی ان کے پتے مشیر، ہمدرد، مدخار معاون اشکر گزار اور ممنون احسان تھے۔ میں اس موضوع پر کتب شیعہ سے انشاء اللہ بہت جلد ایک رسالہ پیش کرنے والا ہوں۔ ربا معاملہ مدرج النبوتہ کا یا شاہ عبد الحق صاحب کا اول نزان کی جس عبارت سے آپ نے یہ صفری کبھی نکال کر خط لکھنے کی زحمت گوارا فرمائی ہے دوسرے سے بے سرو پا ہے اور پھر مدرج النبوتہ کوئی اختاری (AUTHORITY) نہیں۔ اگر اسے اختاری تسلیم ہی کر لیا جائے تو بھی اس عبارت سے آپ کے مذقت کو تقویت کی جائے ضھف پہنچ رہا ہے۔ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم بقول شیعیت اور بریلیت ماماکان و ما میکون کا علم رکھتے تھے۔ آپ کو یہ کیوں نہ معلوم ہو سکا کہ "دشمن" ہمارے درہبیان مخالفت پیدا کرنے کے کھڑاگ رچا رہے ہیں اور آپ کو منیر پر کھڑے ہو کر یہ ارشاد فرمانا

عہ سعیریہ تو بھاٹ اس نیوں ملکیتیہ بھانہ کر رہیا تھا۔ ایسے ہونے پر کوئی کتابی کو دختر بننے کا حق نہیں تھا۔  
لیکن جو درجہ عورت کے طرف تھا، بھوپالیتیہ یا مریم خوار، اگر دختر کی کتابی کو دختر بننے کا حق نہیں تھا۔  
لیکن جو درجہ عورت کے طرف تھا، بھوپالیتیہ یا مریم خوار، اگر دختر کی کتابی کو دختر بننے کا حق نہیں تھا۔

پڑا شیعہ مذہب کی دو درجے بھر کتب دختر ابھی کے واقعہ کی مولید ہیں جو میری نظر سے دیکھا جائے  
گزر چکی ہیں۔ آپ اپنی کس کتاب کو حصہ کا کم درج التہوہ جیسی گھٹیا قسم کی کتب سے (ولا) نہیں  
سفری کبریٰ نکال کر پناہ گاہیں تلاش کرتے پھریں گے میرزا صاحب! میں ازحد شکر گزار ہوں۔  
اول لگا کہ آپ بناۃ الرسول کے معاملہ میں اپنی کتب میں مندرجہ واقعات کی اپنی ہی کتب سے  
مزید کر کے دکھا دیں اور اگر آپ اہل سنت کی کتب سے ایسی باقی تلاش کریں گے تو پھر آپ  
اوہل سنت کی کتب کی جیشیت مسلم طور پر تسلیم کرنا پڑے گی۔ میں اس عرضیہ میں آپ کا طریق  
قت نہیں لیا چاہتا اور مفصل جواب کے لیے آپ کے رسالہ "البتول فی دحدت پت الرسول"  
انتظر ہوں۔ امید ہے آپ ضرور ارسال فرمائیں گے اور مجھے ازحد خوشی ہوگی کہ آپ کیلئے  
س پاسندی کو جی قبول کرنے کو تیار ہوں کہ آپ کے منتخب مرہنوں کا دوسرا رخ آپ کی  
تب سے ہی پیش کر دیں گا۔

کیا آپ مجھے یہ عرض کرنے کی اجازت دیں گے کہ آپ خواہ مخواہ بالکل باطل نظریات  
صحیح ثابت کرنے کے لیے مدرج التہوہ کی قسم کی کتب کی پناہ گاہیں تلاش کر رہے ہیں  
صاحب! نبی علیہ السلام کی چار بیانیں قبیل اور یہ اتنی واضح حقیقت ہے جن کو تمام  
کے شیعہ مجتہدین اور علمائے کرام حصہ لانے کی سکت سے محروم ہیں۔ میتہ اُتم کلثوم بنت  
آنکنکار سیدنا عمر فاروق عظیمؑ سے سورج کے وجہ کی طرح روشن ہے۔ اس سے انکار  
حقیقت کے پھرے کو ڈھانپ نہیں سکتا۔ آگے چلیئے۔ آج تک واقعہ کر بلجیں شکل میں  
شکیا جا رہا ہے معتبر کتب شیعہ خدا اس صورت کو کہب دافرزا کی داستان کہہ رہی ہیں  
ایسی دس غرم کی صحیح تک پانی موجود تھا۔ سیدنا حسینؑ نے غسل فرمایا۔ نوراں بالصفا پلڈر  
اہل بیت کو دھنرا کا ارشاد فرمایا۔ کیا یہ سب باقی کسی ایک کتاب میں ہیں؟

پھر آپ جیسا فاضل آدمی عرض پھر سے کام میں رہا ہے یا ارادۃ اپنے عقل دہن کی  
کو غلط طور پر استعمال کر رہا ہے۔ آبیے ہم دوستانہ ماحول میں جو موضوع آپ پسند  
س پر گھست گو کریں۔ میرا خیال ہے آپ پر حقائق پوشیدہ نہیں۔ صرف سید آل حسن  
نواب محسن الملک اور فاکٹر سبلین بخنزی بیسے افزاد کی سی اخلاقی عرارات کی ذرا کی

ہے۔ درستہ میرزا صاحب! شیعیت یعنی چہ؟

نیازمند

حکیم فیض عالم صدیقی

رہنمائی منع ہوں

اہل خط کا تناہی نہیں میرزا صاحب کی طرف سے کوئی جواب نہیں ملا۔

## رسالہ "البَتْوُل" اور مسئلکہ بناتُ الرسُول

"بناتِ رسول" کے پہلے ایڈیشن کی طباعت تک مرزا صاحب کی طرف سے کوئی جواب نہ ملا۔ غالباً تین سال بعد کسی درست نہ فراہم کی دو تالیفات بھجوائیں۔

### "البَتْوُل فِي وَحْدَتِ بَنَاتِ الرَّسُول"

مؤلفہ —

علام مرزا یوسف حسین صاحب قبلہ مبلغ اسلام

ناشر اسلامیہ نیشن پاکستان

بلے کاپڑ، —

انصاراف پر دیں ریلوے روڈ، لاہور

قیاد طبع ایک ہزار — ہبہ تین پیسے

چھوٹی تقطیع کا ۱۲۸ صفحات پر مشتمل یہ کتاب پچھے "بناتِ رسول" کے موضع پر شیعہ حضرات کی بیانی کی مذہبی تحریر ہے۔ قطعاً نظر اس بات کے اس میں کوئی علمی بحث ہو مرزا صاحب کی قرآن دانی کا ذکر ناگزیر ہو گیا۔

میری تالیفات "مقام صاحبہ" اور "صدقیۃ کائنات" کی طباعت کے پہت عرصہ بعد یعنی اگست ۱۹۸۲ء میں امامیہ دارا لتبیغ ۳۶۲ / سی گلی نمبر ۱۲ ابی ہر اسلام آباد نے سید حسین علی ف نقوی ایم اے اور سید محمد تقیٰ کاظمی کاظمی کاظمیہ "تذکرہ علماء امامیہ" شائع کیا۔ اس میں مؤلفین سے ایک عجیب ستم ظریفی سرزد ہوئی کہ صفحوں ۳۶۳ - ۳۶۴ میں مرزا صاحب کے حالات زندگی کی تھے و بت حاشیہ میں یہ لکھ دیا کہ "البَتْوُل فِي وَحْدَتِ بَنَاتِ الرَّسُول" پر محض تبصرہ ہیم

فیض عالم صدیقی تے اپنی تالیف "مقام صاحبہ" میں کیا ہے اور لکھا ہے کہ مولانا مرزا یوسف حسین نے اپنے رسالہ میں سنتی بھی آیات قرآنی لکھی ہیں سب غلط ہیں۔

اگرچہ مرتبین نے میری تالیف "صدقیۃ کائنات" کے متعلق یہ تو لکھ دیا کہ اس میں جسم فیض عالم صدیقی نے مرزا صاحب کی تالیف "وفات عائشہ" نامی کتاب پر تقدیم کی مگر حقیقت کوں کر گئے کہ اس میں بھی مرزا صاحب نے قرآنی آیات غلط لکھی ہیں۔ شاہد مرزا صاحب کا کچھ نہ کچھ بھرم رکھنا مطلوب تھا۔ مگر مرزا صاحب نے کسی مصلحت کی وجہ سے مجھے تو معاف کر دیا حالانکہ اصل قبور تو میرا تھا جس نے یہ نشان دی کی تھی کہ مرضوت فرقان سے بے بہرہ ہیں۔ البتہ "تذکرہ امامیہ" کے مرتبین کے خلاف دس لاکھ ہر جانے کا نوش داغ دیا جس کے ذریعہ سیٹ کی کاپی کس طرح مجھے بھی مائل ہو گئی۔ "وفات عائشہ" نامی رسالے پر مرزا صاحب کا نام ان الفاظ میں مرقوم ہے۔

ضيقم پاکستان سلطان العظیم علامہ مرزا یوسف حسین قبلہ الحشری مدظلہ  
مرکسس اسلامیہ نیشن پاکستان سابق قاضی شریعت کرم الحبیبی سابق مبلغ  
درستہ الٹھلین طبعہ مجھوہ منشی سارن

صفحہ میں وجہ تالیف کے خانہ پر یوسفی منزل میاں ولی مرقوم ہے ملک مطبوعہ کھجور صفحہ سارن ہے۔ معلوم ہوتا ہے پاکستان کے کسی پریس کو مرزا صاحب کی ان سہوات کے طبع کرنے کی ہوتی نہ ہو سکی اور مقام اشاعت کجھوہ صفحہ سارن لکھ دیا۔ مگر پریس کا ہم پھر بھی گول کر دیا ہی میرے پیش نظر اس وقت مرزا صاحب کی تالیف "البَتْوُل فِي وَحْدَتِ بَنَاتِ الرَّسُول" سے جس میں مرزا صاحب نے عجیب عجیب علی قلابازیوں سے اپنے معتقدین کے سامنے اپنا بھرم قائم رکھتے کی لکش نہیں کی ہے اور اصل مرضوع کہ "حضرت اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی چار بنات طاہرات طیبین" سے دام بچا کر ملک گئے۔

### "البَتْوُل" میں قرآنی آیات اور مرزا صاحب

سب سے پہلے اس بات کو پیش نظر کتنا اشد ضروری ہے کہ قرآنی رحم الخطا یک تینی

نرو جنکھا  
ماکان محمد "و" زادہ ہے  
دل انکو المشرکین "ان" زائد ہے  
  
ملائکتہ لیز بجکو "ل" سہم بک کی  
کتابت غلط  
  
اولئک ہم المہتدون  
ال قام پر ہم المہتدون سے "المفلعون"  
غلط ہے۔  
  
کیسی ہو ہذا صنلوہ  
فعله ۱۹  
یا ایہا النبی قل لازما واحب و بنتی  
و نساء المؤمنین یہ دین علیہن  
۲۲  
  
اعطیناک پارہ ۳۰  
۲۳  
احصینہ  
قل لازما واحب  
و فرقہ فی سیوتکن ولا تبی جن تبیح  
الجاہلیۃ الادلی و اتمن الصلوۃ و  
اسین الرکوۃ واطعن اللہ و رسولہ و  
انہا یہ دین اللہ لیذہب عنکم الجیں  
اہل البتی و بیهہ کو تھیہا ۲۴

۱۳ نرو جنکھا صفحہ سطر ۱۷  
۱۵ دماکان محمد ۸۰ " ۸۰  
۱۶ دل ان شکو المشرکین ۹۰ " ۹۰  
  
۱۷ ملائکتہ بجز بکو  
۱۸ او لشکھو المفلعون  
صفحہ ۱۱ آخڑی سطر  
  
۱۹ کبیر ہم فاسٹل صفحہ ۱۰ سطر ۱۰  
۲۰ جعلہ صفحہ ۱۸ سطر ۱۰  
۲۱ یا ایہا النبی قل لازما واحب  
و بناتک  
  
۲۲ و نساء المؤمنین یہ دین علیع  
صفحہ ۱۱ سطر ۱۰  
۲۳ اعطیناک صفحہ ۱۲ سطر ۱۰  
۲۴ احصینہ صفحہ ۱۳ سطر ۱۰  
۲۵ قل لازما واحب صفحہ ۱۴ سطر ۱۰  
۲۶ الصلوۃ انسا رسید اللہ لیذہب  
عنکو الرحیم اهل البتی و  
بیهہ کھری طہیہسیں  
صفحہ ۳۱ سطر ۱۰

امر ہے ماس میں ایک نقطہ تو در کار ایک شرہ بہر شوشہ کی بھی بیشی بھی تحریک قرآن کے مبنی  
یہ آتی ہے اور تحریک قرآن کا مرکب با جماعت امت کافر ہے۔  
لاحظہ ہو مرا صاحب کی قرآن دانی کہ اصل الفاظ قرآنی کیا ہیں اور مرا صاحب نے  
کیا کیا گل کھلائے ہیں۔

| مرزا صاحب کی قرآن الی من حوالہ صفحہ ذکر                                                                                                              | قرآن مجید من حوالہ پارہ و رکوع                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱ قل لا اسالکو صفحہ ۲۹ سطر ۱۰                                                                                                                        | ۱ قل لا اسالکو صفحہ ۲۹ سطر ۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲ فلندع ابنا عنا ۹۰ ۳۲۰                                                                                                                              | ۲ فلندع ابنا عنا ۹۰ ۳۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۳ من یعمل مشقال ذرۃ ۱۵ ۰                                                                                                                             | ۳ من یعمل مشقال ذرۃ ۱۵ ۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۴ افکلم ۱۳ ۰ ۵۰ ۰                                                                                                                                    | ۴ افکلم ۱۳ ۰ ۵۰ ۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۵ یوم دیفرا البر من اخیہ و<br>امہ رابیہ و صاحبته و بنیہ                                                                                              | ۵ یوم دیفرا البر من اخیہ و<br>امہ رابیہ و صاحبته و بنیہ                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۶ مخانتا صفحہ سطر ۱۰                                                                                                                                 | ۶ مخانتا صفحہ سطر ۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۷ عشیرتک الاقربین ۱۸                                                                                                                                 | ۷ عشیرتک الاقربین ۱۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸ اذ حضر یعقوب الموت ۱۰ اذ قال لبینہ<br>قال لبینہ یا پُسی ملائکدوں<br>من یعدی قالوا نعم اللہ<br>والله ابا لک ابراہیم واسعیل<br>واسحاق صفحہ ۶۳ سطر ۱۰ | ۸ اذ حضر یعقوب الموت ۱۰ اذ قال لبینہ<br>ما تقدرت من یعدی قالوا عبد اللہ<br>وَالله أَبَاكِ إِبْرَاهِيمَ وَاسْعِيلَ و<br>اسحق ۱۹<br>صرف ایک آیت میں مرزا صاحب نے ایک طرف<br>اپنے پتے سے یا بُنی کی پُرگانی اور دروری<br>طرف لبینہ، اسیل، اسحق کا تلفظ یعنی<br>ذکر کے۔<br>ماکان محمد "و" زادہ ہے<br>آخر ۱۳ نا اور ذ کی تیزیں |
| ۹ دماکان محمد صفحہ ۶۳ سطر ۱۰                                                                                                                         | ۹ دماکان محمد صفحہ ۶۳ سطر ۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۰ آذر صفحہ ۶۶ ۱۳                                                                                                                                    | ۱۰ آذر صفحہ ۶۶ ۱۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

ؐ یہ کام ہیں ان کے جن کے حوصلے میں زیاد

یہ پوری آیت اس رکوع کی ایک آیت ہے جو انتہات المؤمنینؓ کی شان میں نازل ہوئی ہے پورے رکوع اور پھر اس کی ایک پوری آیت کو لفڑ انداز کر کے آیت کے کوئی حصہ کو حضرات علیؓ، فاطمہ اور حسینؑ پر چیپاں کرنا کس قدر جراحت اور دلیری ہے اور پھر لفڑ اتنا سے پہلے الصلوٰۃ کی چھر یا للعجیب اور لطف یہ کہ لفڑ قطعیہ تک لکھنا نہیں آتا۔ بھی آخر سلطان الاعظین جو شہرے

۲۲ فی بیوت اذن اللہ ان تر فع دیدک  
یسح لہ صفحہ ۳۱ سطر ۱      فیہا اسمہ یسح لہ میہا  
مرزا صاحب کی جہالت کی انتہا کہ اس آیت سے دیدکس فیہا کے مقدس کلمات  
ہی نکال دیئے۔

مرزا صاحب اور تو سب کچھ ہو سکتے ہیں مگر یعنی صحابہؓ کے مرعن نے قرآن فہمی بلکہ قرآن دانی کی سعادت سے اللہ تعالیٰ نے انہیں محروم رکھا ہے۔ اسی کتاب پر کے صفحہ ۱۲۴ میں حرمت علیکو تاما و مراء ذلکو تک نمبر ۵-۶ ہے ڈیڑھ آیت میں باہر لفڑ غلط لکھے ہیں اور لگتے ہا لفڑن مرزا صاحب کی قرآن دانی کے مقلوب ایک مرزا یہ طفیل بھی سُن یجھے۔ اکتوبر ۱۹۳۶ء میں مولوی ابوالعطاء اللہ درۃ جانندھری قاریانی اور مرزا صاحب کے مابین مہت پور صلح ہو شیار پور میں ایک تحریری مناظرہ ہڑا تھا جس کی روئیداد فریقین کے مشترک خرچ سے شائع ہوئی تھی۔ اس روئیداد کے صفحہ ۹۳ میں مرزا صاحب نے میٹھ سعدوم کس ترجمگ میں آکر پڑ رکوع ۱۱ کی ایک آیت کے بعد جارت السافرۃ التکبیری لکھ دیا۔ مولوی ابوالعطاء جانندھری نے اپنی جوابی تحریر میں بڑے ستم طریفانہ انداز میں مرزا صاحب سے پوچھا یہ آیت کس قرآن میں اور کس پارہ میں ہے۔ جواب دے کر مشکر فرمائیں (منفرد) مرزا صاحب اس کا کیا جواب دیتے

علی انداز میں "المبول" پر لفڑ ڈالنے سے پہلے اس حقیقت کو پیش نظر کرنا قاریین کے بیانے دلچسپی کا موجب ہے کہ جو "سلطان الاعظین" جھرٹی تقيیع کے ۱۲۸ صفحات پر مشتمل کتاب پر میں جس قدر قرآنی آیات لکھتے ہیں ان کی دوسری باتیں کہاں تک سیمہ ہو سکتی ہیں اور ان حالات میں ایک عام قادری طب ویا بس کے ایک دفتر سے کس طرح اصل حقائق کو انداز کر سکتا ہے اور اس کا مادہ کس مدنکردی میں تسلیم کیا جاسکتا ہے۔ مولف نے اپنی اس تالیف میں جو کچھ مختلف قسم کی غیر معروف کتابوں سے نقل کیا ہے وہ مولف کی عہدی دسترس سے یقیناً باہر ہے۔ اس نے جو کچھ لکھا ہے حوالہ در جوالہ کی پنا پر لکھا ہے یا اُس نیا لکھا ہے۔ ابتدائی سے ہے کہ صفحہ ۲۹ تک سیدہ فاطمہ صدوات اللہ علیہا کے فضائل و مناقب بیان کیے گئے ہیں۔ ان صفحات میں مولف نے حضرت سیدہ کے فضائل بیان کرتے ہوئے عینب سے کھانے پینے کی اشیاء کا مر جدد ہونا یا جنت سے باس کا آنایا فرشتوں کا خدمت کے بیانے خاصہ ہونا بلکہ شد و مر سے بیان کیا ہے۔ ایسی بازوں کے متعدد سوائے اس کے اور کیا کہا جا سکتا ہے ڈکر

دل کے خوش کرنے کو غائب یہ خیال اچھا ہے

علوم ہوتا ہے حضرت آدم علیہ السلام سے ہے کہ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ تک ملائکہ کو صرف یہی تعلیم اور تربیت دی جاتی ہے کہ جب سیدہ فاطمہؓ کا نکاح جناب ملیؓ سے ہوا تھیں ان کے گھر کے تمام کار و بار سنبھالنے ہوں گے لیکن تصویر کا دوسرا رخ ملاحظہ ہو کر طلاق باقر مجبلی کو ہو رہے ہیں۔

"بِسْمِ مُتَّبِرِ جَابِ امِيرِ زَيْنِ" سے روایت ہے کہ فاطمہؓ حضرت رسولؐ کی بھوپل تین مردم خیل اور اس تقدیر پر اپنے کٹلیزے اٹھاتے کہ سید مبارک سے اڑا یہاں کا قافر ہوا اور اس قدر چلی پیسی کہ ہاتھ مجروح ہو گئے۔ اس قدر جاڑا دی کہ کپڑے گڑا کوڑا ہو گئے اور اس قدر اگل سلکانی کہ کپڑے سیاہ ہو گئے ہلہذا کثرت کار و بار سے جاب سیدہ کو تکلیف ہوئی۔ میں نے ایک روز کہا کہ اپنے پدر بزرگوار کے پاس جا فادر عن کرو کہ مجھے کام کا جائیں یہیں ایک کنیز مولے دیجئے۔" (مبارکہ العینون اور دلبل احمد ۱۹۷۳)

نہ معلوم ان حالات میں مرزا ماحب کے بیان کردہ خدمت کرنے والے فرشتے کہاں  
جگہ گئے کہ جناب امیر سیدہ کو لکھر لانے کا مشورہ دینے پر مجبور ہو گئے۔  
مرزا ماحب نے حضرت فاطمہؓ کے متعلق ایک وضیعی حدیث سیدۃ النساء اهل الجنة کا سہارا  
لے کر بناتِ رُسُول کے وجود سے انکار کی: عجیب راہ نکالی ہے۔ ترمذی میں اس حدیث کا سلسلہ  
یوں ہے عن المسناۃ بن عمر عن شریعت حبیش عن حدیثہ راوی منہال بن عمر کو فی شیعیہ  
ہے۔ امام ذہبی نے میزان الاعتدال جلد ۳ صفحہ ۲۰۳ پر لکھا ہے کہ اس کے مگر گناہ بجا ہوتا تھا ایسے  
ٹھہرے نے اس روایت کرنا اسی ترک کر دیا۔ جوز جانی لکھتے ہیں کہ یہ بد مذہب تھا ایسے شیعہ اور بد مذہب  
کی روایت کردہ حدیث کی ہمارے نزدیک کیا قیمت ہو گئی ہے؟ لطف یہ کہ امام ترمذی نے خود  
اس حدیث کو غریب لکھا ہے۔ علامہ ابن کثیر کا اس بارے میں فسیلہ یہ ہے کہ فی امسانیدہ  
کلها ضعف (المبدایہ والنہایہ ج ۸ ص ۲۷)۔

صحیح بخاری میں جہاں فاطمہ سیدۃ النساء اهل الجنة درج ہے بغیر اسناد کے ہے حالانکہ  
امام بخاری ہمیشہ ہر حدیث کے اسناد درج کرتے ہیں۔ معلوم ہوتا ہے بعد میں کسی کتاب نے  
اضافہ کیا ہے اور جہاں بخاری میں یہ الفاظ حضرت عائشہؓ سے منسوب کر کے سلسلہ اسناد لکھا  
ہے وہاں ماشاء اللہ سب کو فی برا جہاں ہیں۔ اس حدیث کو البر نیمفضل کو فی شیعیہ  
(متوفی ۶۱۹ھ) زکریا بن ابی زائد خالد کو فی سے وہ فراس بن سیحی کو فی سے وہ مسرور قوی  
سے اور وہ حضرت عائشہؓ سے روایت کرتے ہیں۔ ان میں کسی علانیہ اور کسی تقییۃ شیعیین  
قرآنی تعلیم کی روشنی میں علی وہ جو بصیرت سرچنے والوں کیلئے الحسن و الحسین سیار شباب  
اصل الجنة اور فاطمہ سیدۃ النساء اهل الجنة جیسے کلامات خواہ وہ ذخیرہ احادیث کے سلسلہ اللہ ہب  
میں ہی مرقوم کیوں نہ ہوں ضروری سوچنے پر مجبور کر دیتے ہیں کہ قرآن مجید نے تو ازادِ الجنة  
کو "لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ" کے ارشاد سے مفتر فرمایا کہ یہ فیصلہ فرمادیا کہ دنیا جہاں کی  
کوئی عورت خواہ وہ کسی مرتبہ و مقام کی کیوں نہ ہو ان کا مقابلہ نہیں کر سکتی اور پھر سیدہ صدیقہ  
کائناتؓ کے متعلق خود اکرمؐ نے سیدہ فاطمہؓ کو صفات لفظیوں میں فرمایا تھا کہ فاطمہؓ عائشہؓ  
کے معلمے میں مجھے پر بیشان نہ کرو۔ نیز امہات المؤمنینؓ کو یہ بھی فرمایا تھا کہ عائشہؓ کا مقام

ایسا ہے جیسے کہا نہیں ٹریڈ ماقوم۔

قابل غور امر یہ ہے کہ قرآن نے تو امہات المؤمنین کو زینا میں نامہ العالمین کا سردار  
قرار دیا اور یہی لخت یہ القلب کیسا کہ قیامت میں اپنی بیٹی اپنی ماں کی اپنے بے اپ کی گیگانہ  
سیدہ مریم صدیقہؓ، سیدہ اکرمؓ وغیرہ سب کی سردار بن جائیں گی اور اگر جنت میں بھی اعلیٰ ادنیٰ کی یہ  
تیز اور سرداری و مانعیت کا یہ شاخصہ موجود رہا تو وہ جنت کہاں جس میں کسی بلند مقام پر قیم مبنی  
کو کسی آخری درجے کے مبنی پر بھی کوئی تفاخر حاصل نہ ہو گا جو سب سے آخر میں جتنی بیان  
ہو گا۔ یہی کیفیت حضرت حسینؑ کی ہے۔ سیدنا حسنؑ کی ولادت غرہہ خبر کے دونوں یا اس سے پہلے  
بعد اور سیدنا حسینؑ کی ولادت فتح مکہ کے بعد ہوئی تھی جیسا کہ جناب پیغمبر الفاری شیعہ مولیٰ نے  
اپنے مخطوط میں تسلیم کیا ہے اس حساب سے حضور اکرمؐ کی وفات کے وقت سیدنا حسنؑ کی عمر ۲۰ سال  
اور سیدنا حسینؑ کی عمر ۲۰-۲۱ سال تھی۔ اس سلسلے سے حقیقی معنوں میں وہ طبقہ اذل کے تابعین میں  
شمار ہوتے ہیں۔ ان کی صحابیت اور تابعیت پر علی طور پر ہست پھر لکھا اور کہا جا چکا ہے۔ پھر  
یہ رازی اس بات کی ہے کہ جنت میں ایک لاکھ چوڑی میں ہزار انبیاء، کرام، کرداروں صلحانے انت اور  
شہادے عطا ہوں گے۔ ذیلہ لاکھ کے قریب صحابہ کرامؓ جن میں سیدنا صدیقؓ اکبرؓ سیدنا فائزؓ علیؓ  
سیدنا ذوالنورینؓ اور خود حسینؑ کے والد سیدنا علیؓ بن الولیدؓ اور ان کے نانا محمد رسول اللہ موجود  
ہوں گے مگر سرداری حسینؑ کی ہو گی۔ اگر کہا جائے کہ حسینؑ کی سرداری سے محبوب رب اکبر پیغمبر  
پسیبرا غلام دا خرسی اللہ علیہ وسلم کی سرداری کی تو ہیں نہیں ہرقی کیوں کہ یہ تو صرف جوانوں کے  
سردار ہوں گے تو ہمیں بتایا جائے کہ وہاں پورا حاکم ہو گا۔ وہاں تو سب کے سب جوان ہونگے  
لہاں سطور سے کہیں کوئی کلب عباں یا لکب علیؓ یا "سگ بالکاہ چھین" یہ نہ سمجھے کہ میں سیدہ فاطمہؓ  
یا سیدینؑ کے فضائل و مناقب کا مسئلہ ہوں۔ میرے نزدیک سیدہ فاطمہؓ رضی اللہ تعالیٰ کے حقیقی  
فضائل و مناقب کا مسئلہ فاسد فاجر ہی نہیں بلکہ اسی طرح کافر ہے جس طرح سیدہ صدیقہ کائنات  
یا دوسری ازادِ الجنة رُسُولؓ کے فضائل کا مسئلہ کافر ہے۔

۱۔ ان کا اہل نام عہدِ نافع تھا اپنے کافر یعنی طالب کے نام کی وجہ سے ابو طالب کہلائے یعنی طالب کا باپ۔ نہ معلوم  
اپنے مسلمان بیٹوں علیؓ بعزم اور مغلیل وغیرہ کی نسبت سے کہتے اختیار ہیں کی جی۔

سورة الفتح کی آخری آیات اس امر پر شاہد ہیں کہ صحابہ کرام کی ذات قدسیہ کے مقابلے کا منکر کا فریبے اور سیدہ فاطمہؓ صرف ایک صحابہؓ ہی نہیں بلکہ حضور خاتم الانبیاءؐ کی چار بھنپیوں میں سے ایک بھنپی ہیں۔ ایک جعلیں القدر صحابی جو حضورؐ کے چاندزادے ہیں ان کی زوجہ ہیں اور حضرات حسینؑ جیسے عالی مرتبت سرخیل التابعین بلکہ بیک سبب صحابہؐ کی والدہ ہیں۔ کہنے کا اصل مقصد یہ ہے کہ حدود کا فرقہ مرتب نہ کرنی زند لفظی۔

شریعت مطہرہ نے انبیاء کرم علیہم السلام، صحابہ کرم علیہم اجمعین، اصحابے امت محمد بن اسد علیہم اجمعین کے مرتب کا الگ الگ تعین فرمایا ہے۔ یہاں کسی انسان کو یہ حق حاصل نہیں کروہ کہسی امتی کو درہ سنایا کیکہ وہ جعلیں القدر صحابی ہی کیوں نہ ہو۔ اس کے مقام رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بلند کر کے ”علیہ السلام“ کے مقام پر بٹھا رہے اور کسی صالح مون کو رحمۃ اللہ علیہ کے بجائے رضی اللہ تعالیٰ کہنا شروع کر دے۔ یہ تو بالکل وہی بات ہے کہ کسی لکھ کے ذریعہ کو بادشاہ سلامت کہہ کر پکارا جائے یا کسی حاکم ضلع کو عزت مائب وزیر صاحب کہہ کر بخطاب کیا جائے۔

مرزا صاحب نے ”البتول“ کے صفحہ ۱۵ سے ۸۶ تک اپنی علمی تلاذیوں کے جو ہر دکھانے کی کرشش کی ہے اور مکتوبات احمد سہنی، ابن قیمیہ کی معارف، حیات القلب فی الاسلام، روضۃ الاعاب، ابو الحنفۃ لوط بن یحییٰ ازدی کی تایبۃ مقلت، مدارج النبوة اور سیوط ابن حجری کی تذکرہ خواص الامم وغیرہ عجیب کتب سے خلط بھث کا انبار جمع کیا ہے۔ اگرچہ ایک دو مقامات پر ”الاصابیہ“ اور ”استیواب“ ابن عبد البر کے حوالے بھی پیش کئے ہیں جو حضراۃؓ کی نبات طاہراتؓ کے اثبات میں ایں مگر آپ نے ان سے نہایت جاہلۃ امماز میں اپنے مذاقت کو صیحہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے یعنی فلاں نے لکھا ہے کہ فلاں بھی بڑی سختی اور فلاں چھوٹی۔ اور فلاں نے لکھا ہے کہ فلاں بڑی سختی اور فلاں چھوٹی۔ چونکہ آج تک کسی کو یہی معلوم نہیں کہ بڑی بھی کون سختی اور چھوٹی کون سختی اسیلے ثابت ہوا کہ حضراۃؓ کی صرف ایک ہی بھنپی سختی ہے۔ مرزا صاحب کے اس استدلال پر کس کی عقل کا ماتم کیا جائے ”البتول“ کے صفحہ ۱۶ میں ”حضرت خدیجہؓ رسول کے گھر میں باکرہ آئیں کے عذان کے تحت مجتبی

### عیبِ گل فشنایاں فرمائی گئی ہیں۔

یہاں اس امر کو بھی ذہن بھی رکھیے کہ اُمّۃ المؤمنین سیدۃ الشاہزادیوں کے اکم مقدس کے ساتھ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے مکات تواریخی علامت کا درکنار وغیرہ کی علامت لکھنے کی بھی توقیت سے محروم رہے۔ یہاں اُمّۃ المؤمنین کے اکم مقدس کے ساتھ حضرت کا سالہ القصر رہے مگر یہ گستاخ خاتم النبیوں آپؐ کے اکم مقدس کو بھی صرف ”رسول“ کا لفظ لکھ کر گزر گیا۔ یہاں نہ حضرت کا لفظ ہے نہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے اور نہ ہی صلی علیہ مرتضیؐ ہے حقیقت میں اس گردہ نے تمام فضائل سیدنا علیؐ اور حضرات حسینؑ کیلئے غصہ کر رکھے ہیں اس جملہ معترضہ سے قارئین کو یہ تباہ مقصود تھا کہ یہ لوگ کس قدر گستاخ رسولؐ ہیں۔

اب ”البتول“ کے صفحہ ۱۶ کے مفہومات ملاحظہ کیجئے:

امحمد بلا ذری اور ابوالقالق اکم نے اپنی کتابوں میں اور بیت مرتفعہ علم الہدی نے شافعی میں اور ابو جعفرؑ نے تینیں میں بیان کیا ہے کہ جب حضرت خدیجہؓ کا عقدہ ساختہؓ سے بہاؤ تو بہارہ بکرہ تھیں یعنی پہلے شہر ولیت بخارت محفوظ رہی (مناقب آل ابی طالب حدیادل صفحہ ۱۰۹ طبع بیوی ۱۳۶۷)

(ہمراۃ العقول جلد اول صفحہ ۲۵۲)

اس پر مرزا صاحب نے ایک طویل ذرٹ لکھا ہے صفحہ ۸۹ پر ایک استفتا ہے:

استفتا از سرکار ناظر الملکت اعلیٰ اللہ مقامہ مجہد لکھو و جواب استفتا را۔

سوال: جناب اُمّۃ المؤمنین حضرت خدیجہؓ الکبریٰ آیا باکرہ تھیں یا بیوہ تھیں اگر باکرہ تھیں تو اس کا ثبوت کس مقام میں ہے حوالہ مکمل خیری فرمائیں۔ اگر یہوہ تھیں جیسا کہ مشہور ہے تو جناب معمومہ کا نورانی مادہ ایسے بیان میں رہنے سے کوئی غصہ توازن نہیں آتا۔

الجواب: و بالله التوفیق قول اصح ہی ہے کہ جناب خدیجہؓ سلام اللہ علیہا کا کوئی شہر سوائے جناب رسالت کا صلی اللہ علیہ وسلم نہ تھا۔ اس امر کا ثبوت کتاب ”البدع المکوثة“ سے بخوبی ہتا ہے۔

نامہ جیسیں عنفی عن طبقہ

اس استفتا کے ساتھ شیعہ ماؤں کا یہ جواب دعویٰ بھی شامل کر لیں کہ سیدہ زینتؓ

رتیہ اور اُمّ کلثوم حضرت خدیجہؓ کے پہلے خادنوں سے تھیں صر  
سچنے میں کافی مرد ملے گی۔ آپ نے مرا صاحب کی حواس باختیاب ملاحظہ فرمائیں۔ اب  
ایک اور صاحب کی جدت طرزیاں ملاحظہ فرمائیں۔ تالیف کا نام ہے ”بناۃ رسول۔ ولایات  
کے آئینہ میں“، اس کے مزالت کوئی مولانا سید محمد ابراہیم مدظلہ العالی ہیں۔ ترتیب و اضافہ و  
مطلوب کے قلمکار ایں سید محمد قیصر جعفری اور طالب و ناشر مکتبہ اسلام ۱۲۔ پر یہ جھن  
اسے ایم ڈا فریدرڈ کراچی ڈا۔ سنسٹ طباعت ۱۹۶۷ عیسوی ہے۔ اس کتاب پر کا پیش لفظ علامہ  
ڈاکٹر سید محبی حسن صاحب گاہون پوری پی اپنے ڈی ناظم شعبہ دینیات مسلم یونیورسٹی علی گڑھ  
نے لکھا ہے۔ ڈاکٹر صاحب اپنے پیش لفظ صفحہ ۵ کی سطر ۱۱۲ میں لکھتے ہیں،

”حضرت خدیجہؓ کا عقد جب آنحضرت سے ہوا تو آپ بارہ تھیں  
صرف آنحضرتؐ ہی سے آپ کا عقد ہوا۔ اور آپ نے پانچ شوہر  
کی حیات میں ہی انتقال فرمایا اور یوگ کے صدر مات نہیں ہے“  
آگے چل کر صفحہ ۶۔ میں لکھتے ہیں،

”یہ امر کہ حضرت خدیجہؓ رسول اللہ کے عقد کے وقت درشیزہ تھیں  
یہ صرف دعویٰ ہی نہیں ہے بلکہ اجدہ سامم کی تحقیق ہے جس میں  
حسب ذیل حضرات خاص طور پر تابی ذکر ہیں:-“

- (۱) شیخ مفید مسائل سرویر ہیں (۱)، شیخ ابوجعفر طوسی کتاب تعلیمین میں واضح رہے  
کہ کتاب تعلیمین کوئی کتاب نہیں۔ فیض عالم (۲)، سید مرتضی اعلم الہدی کتاب شافی ہیں۔  
(۲) ابن شہر اشوب کتاب مناقب میں۔ (۴)، محمد بن عبد الرحمن اصفہانی کتاب العبدیع میں
- (۳) عمال الدین بھری الحامل البانی میں (۵)، ابو القاسم کوئی کتاب الاستغاثۃ میں

ایک طرف اتنے بخاری بھر کم شیعہ علماء کے ان ارشادات کو پڑھیے کہ اُمّ المؤمنین  
سیدہ خدیجہؓ کا جب حضور اکرمؐ سے نکاح ہوا تو آپ بارہ تھیں اور دوسری طرف ان شیعہ  
زعاماء کے ارشادات سے اپنے قلب واذان کوشاد کام کیجئے جو صدیوں سے یہ کہتے چلے  
آ رہے ہیں کہ سیدہ زینبؓ سیدہ رقیہؓ اور سیدہ اُمّ کلثومؓ حضور اکرمؐ کی بیانات نہیں بلکہ اپنے

شیں جو اُمّ المؤمنین سیدہ خدیجہؓ کے پہلے خادنوں سے تھیں صر  
ناظر سر بگر بیان ہے کہ اسے کیا کہیے؟

در اصل ان شیعہ زعاماء کی یہ اپنی حواس باختیاب نہیں بلکہ یہ سب کچھ اپنے ائمہ کیخلاف  
سے داشت میں ملا ہے۔ ملاحظہ فرمائیں،

۱۔ ائمہ صادقین کی پیشوگیوں سے کیا تو یہ نہیں سمجھتا کہ شیعہ کو ان جھوٹی پیشوگیوں سے  
بہلایا جاتا رہا۔ (انوار نعائیہ جلد اسٹف ۱۳۶)

۲۔ علی بن یقین سے روایت ہے کہ ہمیں الیاعن نے کہا کہ شیعہ کو دو سو سال سے  
جھوٹی خبروں سے بہلایا جا رہا ہے..... شیعہ کی تایف قلب کے پیشے جھوٹ مرد  
کہا گیا۔ (انوار نعائیہ جلد اسٹف ۵۲، اصول کافی صفحہ ۲۲۲)

۳۔ اگر اکثر کرام شیعوں کو شروع میں ہی بتا دیتے کہ ابھی مخالفین کا غلبہ رہے گا اور دنیا بر  
یا تمیں ہزار سال تک شیعوں کو آئام نصیب نہیں ہو گا تو وہ دین چھوڑ کر مت ہو جاتے۔  
(ستقصاد الافہام مجلسی ۱: ۳۰)

۴۔ زارہ کہتا ہے میں نے امام باقر سے ایک سند پوچھا۔ آپ نے بتایا۔ ایک درسرے  
اویٰ نے وہی سند پوچھا آپ نے اسے درسراب جواب دیا۔ تبیرے اوری نے وہی سند  
پوچھا آپ نے اسے پہلے دو جواہروں کے خلاف بتایا۔ جب وہ پہلے گئے تو میں نے  
امام سے پوچھا کہ آپ نے ایک سند کے مختلف جواب دیئے ہیں تو امام نے فرمایا۔  
”اس میں ہماری اور تھاری بھلانی ہے“

(اصول کافی صفحہ ۳۸)

۵۔ رجال کشی صفحہ ۱۵۳ میں بھی اسی قسم کی روایت موجود ہے۔

### قول فیصل

عن ابی عبد اللہ علیہ السلام قال امام جعفر عاصی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ یہیں  
انی لآنکھوں علی سبعین وجہاں میں ستر پہلو کہ کربات کرتا ہوں ہر پہلو سے  
کلہا المخرج و ایضاً عن ابی بصیر نہل چانے کا موقع رہتا ہے۔ ابو بصیر سے

قال سمعت ابا عبد الله يقول اني  
لانکھو بالكلمة الواحدة لها  
سبعون وجهاً ات شئت اخذت  
كذا دان شئت اخذت كذا  
داس الاصول صفة دیدار على مجده شیعه میش  
شیعه مذهب کے ان اصولوں کو پڑھ کر قارئین کو تسلی ہو گئی ہو گئی کہ سیدۃ نسا العالمین  
ام المؤمنین سیدہ خدا سبھ و فی اللہ تعالیٰ عنہا کے تعلق جوشی بہوات گذشتہ سطور میں بیان  
ہوئی ہیں یہ کتنی اپنی سنبھلی کی بات نہیں۔  
اک کے بعد غافلہ تک مرزا صاحب نے چند مجہول قسم کی کتب سے طبع دیا ہیں کی  
بھرتی سے کتاب پھر کی مشکم پڑی کرنے کی کوشش کی ہے۔

مگر حیرانی اس بات کی ہے کہ شیعہ مذهب کی اتهامات انکتب استیصال اوار نہایتی  
اعول کافی۔ عمدة الطالب۔ کشت الغفر۔ حیات القلب۔ حمال شیعہ صدوق۔ الاستفاذۃ من سی اللہ  
اور شب قربیش وغیرہ کی ان روایات کو چھوٹا تک نہیں جن میں حسنہ ارم کی چار برات طاہرات  
کا بڑی شدید سے سنتکارہ کر موجود ہے۔